12'

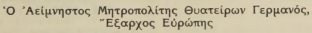
THE ORTHODOX OBSERVER

373 OM













## Ίερὰ Μητρόπολις Αὐστραλίας καὶ Νέας Ζηλανδίας

ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΙΣ

Συμφώνως τῷ ἄρθρῳ 7, παράγρ. α-γ, τοῦ Καταστατικοῦ (1944) τῆς Ἑλληνικῆς ᾿Ορθοδόξου Κοινότητος Νέας Νοτίου Οὐαλίας, προσκαλοῦμεν τοὺς βουλομένους νὰ καταλάβωσιν ἐφημεριακὴν θέσιν ἐν Σύδνεϋ, Αὐστραλίας, ἐκ τῶν Ἑλλήνων ἀγάμων Θεολόγων Κληρικῶν (Πρεβυτέρων ἢ Διακόνων).

Οἱ ὅουλόμενοι ὀφείλουν νὰ ὑποβάλωσι πρὸς τὴν Ἱερὰν Μητρόπολιν Αὐστραλίας καὶ Νέας Ζηλανδίας («BISHOPSCOURT» 5 BRADLEY ST., RANDWICK - SYDNEY, N. S. W. - AUSTRALIA), αἴτησιν εἰς διπλοῦν καὶ πιστοποιητικά, 1) ὀνοματεπωνύμου καὶ τόπου γεννήσεως, 2) ἡλικίας, 3) σπουδῶν καὶ προσόντων, 4) ὑπηρεσιῶν, 5) ἀνεπιλήπτου χαρακτῆρος καὶ βαθείας ἐκκλησιαστικῆς συνειδήσεως.

Ή αἴτησις δέον νὰ συνοδεύηται καὶ ὑπὸ τεσσάρων μικρῶν φωτογραφιῶν καὶ ὅλων τῶν στοιχείων πρὸς πρόσκλησιν (ἤτοι, ὀνοματεπωνύμου γονέων, καταγωγῆς των, διαμονῆς αἰτούντων καὶ γονέων, ἀναστήματος, πιστοποιητικοῦ ἰατροῦ περὶ ἀρτιμελείας

καὶ ύγείας).

Θὰ προτιμηθῶσιν οἱ ἔχοντες ἡλικίαν οὐχὶ ἔλαττον τῶν 34, οὐχὶ δὲ μεγαλυτέραν τῶν 42 ἐτῶν, ἐνριβεῖς περὶ τὸ κήρυγμα, ὡς καὶ οἱ γνωρίζοντες βεβαιωμένως τὴν ᾿Αγγλικὴν γλῶσσαν.

Οἱ ἀγνοοῦντες τὸν τιμάριθμον τῆς ζωῆς καὶ δυσκολευόμενοι νὰ καθορίσωσι τὴν μισθοδοσίαν ἥν θὰ ἤθελον, δύνανται νὰ ἀναθέσωσι τὸν καθορισμὸν τῆς μισθοδοσίας καὶ ἀποδοχῶν εἰς τὴν Ἱ. Μητρόπολιν.

Ό διορισθησόμενος θὰ καταβάλη, μετὰ τὴν ἄφιξιν καὶ ἀνάληψιν τῶν καθηκόντων του, διὰ μικρῶν μηνιαίων δόσεων, τὰ ἔξοδα τῶν ναύλων του (εἴτε διὰ πλοίου, εἴτε ἀεροπορικῶς), θὰ ὑπόκειται δὲ κατὰ τὴν κρίσιν τῆς Ἱ. Μητροπόλεως εἰς μετάθεσιν εἰς ἄλλην πόλιν τῆς Θεοσώστου ἡμῶν Ἐπαρχίας.

Ο χρόνος ύποβολης αιτήσεων τῶν ἐνδιαφερομέ-

νων κλείει την 31ην Μαρτίου 1951.

† 'Ο Αὐστραλίας καὶ Ν. Ζηλανδίας ΘΕΟΦΥΛΑΚΤΟΣ Έν Σύδνεϋ, τῆ 27η Δεκεμβρίου, 1950.

ΤΟ ΩΡΑΙΟΤΕΡΟΝ ΔΩΡΟΝ δι' ὅλον τὸ ἔτος εἶναι μία συνδρομὴ εἰς τὸν «'Ορθόδοξον Παρατηρητήν». 'Ετησία \$3.00. Δύο ἐτῶν \$5.00. Δι' 'Ελλάδα, ἐτησία \$3.50. "Αν ἡ συνδρομή σας λήγει ἐντὸς ὀλίγου, ἀνανεώσατε σήμερον.

#### SUBSCRIPTION BLANK

The Orthodox Observer 10 East 79th Street New York 21, N. Y.

| Enclo    | sed | please   | find | \$3.00 | and | send | The |
|----------|-----|----------|------|--------|-----|------|-----|
| Orthodox | Ob. | server t | :0:  |        |     |      |     |

| Name    |  |  |  | * |    | * |   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|---------|--|--|--|---|----|---|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| Address |  |  |  |   | 4. |   |   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|         |  |  |  |   |    |   | 0 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

## Έλληνοαμερικανικός Προοδευτικός **Σ**ύνδεσμος G. A. P. A.

Πρὸς τὴν Αὐτοῦ Σεβασμιότητα τὸν ᾿Αρχιεπίσκοπον τῆς Ἑλληνικῆς ᾿Ορθοδόξου ᾿Αρχιεπισκοπῆς Βορείου καὶ Νοτίου ᾿Αμερικῆς Κον Κον Μιχαήλ.

Σεβασμιώτατε,

Μὲ χριστιανικὴν χαρὰν καὶ Ἑλληνικὴν ὑπερηφάνειαν παρηκολουθήσαμεν τὸ πρῶτον θρησκευτικὸν πρόγραμμα τῆς Σεβαστῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς μεταδοθὲν διὰ τῶν κυμάτων τοῦ ραδιοδικτύου τῆς Κολόμπια Μπροντκάστιν καὶ ἐκ τοῦ σταθμοῦ WJAS τῆς πόλε-ώς μας.

Μὲ συγκίνησιν ἡκροάσθημεν τῶν γλυκυφθόγγων ὕμνων τῆς 'Ελληνορθοδόξου 'Εκκλησίας μας ὑπὸ τῆς ἐκ τῶν ἀρίστων ἐκκλησιαστικῶν μας Χορωδιῶν διευθυνομένης ὑπὸ τοῦ ἱκανωτάτου αὐτῆς διευθυντοῦ κ. Ροδόλφου 'Αγραφιώτου.

Μὲ εὐλάβειαν ἀλλὰ καὶ μὲ ὑπερηφάνειαν ἠκροάσθημεν τῆς ἐμπνευσμένης ὁμιλίας Σας, ἔχοντες κατὰ νοῦν ὅτι ἑκατομμύρια — ἴσως — ἀκροατῶν ἀλλογενῶν ἠκροάζοντο ταυτοχρόνως τῶν λόγων τοῦ ᾿Αρχηγοῦ τῆς 'Ελληνικῆς 'Ορθοδόξου ἐν 'Αμερικῆ Ἐκκλησίας καὶ δι' αὐτοῦ ἐγνώριζον τὴν 'Ελληνικὴν 'Ορθόδοξον Ἐκκλησίαν.

Θεία εὐδοκία ἡ φωνὴ τῆς 'Ορθοδοξίας ἔφθασε σήμερον διὰ τῶν ἀεροκυμάτων καὶ εἰς τὰς ἀπωτέρας γωνίας τῆς ἀχανοῦς θετῆς Πατρίδος μας καὶ χιλιάδες 'Ελληνικαὶ ψυχαί, διψῶσαι θρησκευτικῆς τροφῆς, ἠγαλλιάσαντο ἐπὶ τῷ ἀκούσματι τοῦ ἀξίου παντὸς ἐπαίνου θρησκευτικοῦ προγράμματος.

'Ο γράφων περιοδεύσας καὶ εἰς τὰ πλέον ἀπομεμακρυσμένα χωρία καὶ πολίχνας τῆς θετῆς μας Πατρίδος, ἐγνώρισεν ἐκ τοῦ σύνεγγυς τὴν δίψαν τοῦ 'Ελληνορθοδόξου χριστιανικοῦ κόσμου διὰ τροφὴν θρησκευτικήν, εἶναι δὲ ἀπολύτως δέδαιος ὅτι οἱ γνωρίζοντες περὶ τοῦ προγράμματος, παρηκολούθησαν τοῦτο μετ' ἐξαιρετικῆς εὐλαδείας καὶ χριστιανικῆς ἀγαλλιάσεως.

Πέποιθα, Σεβασμιώτατε, ὅτι καὶ εἰς τὸ μέλλον καὶ πάντοτε, θὰ μᾶς δίδεται ἡ εὐκαιρία νὰ ἀκροώμεθα τῶν θείων ρημάτων διὰ τοῦ στόματος τῆς Ύμετέρας Σεβασμιότητος, Ἦς ἐπικαλούμεθα τὰς εὐλογίας καὶ διατελῶ μετὰ βαθυτάτου σεβασμοῦ,

Κ. ΠΑΠΑΦΩΤΙΟΥ Ύπατος Γραμματεύς

#### THE ORTHODOX OBSERVER

VOL. XVII. No. 373.—FEBRUARY, 1951. Established 1934

A record of the work, the thought and the news of the Greek Orthodox Church in the U. S. A.

Published monthly by
The Greek Archdiocese Publications Association

Ph. Angelatos, editor at 10 East 79th Street, New York 21, N. Y.

"Reentered as second class matter November 30, 1950, at the Post Office at New York, N. Y., under the Act of March 3, 1879."

SUBSCRIPTIONS in United States: For One year \$3.00. — For two years \$5.00. Other countries \$3.50 per year, 25 cents a copy

# 3ΗΤΗΡΗΤΑΡΑΠ 30ΞΟΔΟΘΡΟ Ο

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ ΜΗΝΑ ΠΡΟΝΟΙΑ ΤΗΣ

ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ, 10 East 79th Street, New York 21, N. Y.

ETOΣ IZ'. 'Aqıθ. 373.

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1951

## Ο ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΓΕΡΜΑΝΟΣ

Τοῦ Σεβασμιωτάτου 'Αρχιεπισκόπου κ.κ. ΜΙΧΑΗΛ

Τὴν 22αν Ἰανουαρίου μετέστη πρὸς Κύριον ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων Γερμανός. ᾿Ακριβῶς τὴν προηγουμένην ἡμέραν ἔλαβον ἐπιστολήν του. Παρεκάλει νὰ τοῦ ἀποστείλω τὰ πρακτικὰ τῆς Κληρικολαϊκῆς Συνελεύσεως τοῦ Σαὶντ Λούης.

Τὸν ἐγνώρισα τὸν Σεπτέμβριον τοῦ 1907, ὅταν δεκαπενταετὴς ἔφηβος εἰσηρχόμην εἰς τὴν Θεολογικὴν Σχολὴν τῆς Χάλκης, τὴν ὁποίαν διηύθυνε. "Εκτοτε συνεδέθην μετ' αὐτοῦ ὡς υἰὸς πνευματικὸς πρὸς πατέρα. "Οταν ἐτελείωσα τὴν Θεολογικὴν Σχολήν, μὲ ἐκράτησε εἰς αὐτὴν ὡς ὑφηγητήν, διδάσκοντα εἰς τὰς κατωτέρας τάξεις τοῦ λαμπροῦ φυτωρίου ἐκείνου τῶν Ἑλληνικῶν γραμμάτων καὶ τῆς Θεολογικῆς ἐπιστήμης. Τὸ 1915 διὰ τῶν ἐνεργειῶν του μετέβην εἰς Ρωσσίαν διὰ νὰ τελειοποιήσω τὰς θεολογικάς μου σπουδὰς εἰς τὴν Θεολογικὴν ᾿Ακαδημίαν κατ' ἀρχὰς τῆς Πετρουπόλεως καὶ ἐν συνεχεία τοῦ Κιέβου. Τὸ 1927, καὶ πάλιν διὰ τῶν ἐνεργειῶν του, προσελήφθην προϊστάμενος τοῦ ἐν Λονδίνῳ ὑπερόχου Ναοῦ τῆς τοῦ Θεοῦ 'Αγίας Σοφίας.

Τὸ παρελθὸν θέρος, ἀκμαιότατον τὸ σῶμα καὶ τὸ πνεθμα, έδέχθημεν αὐτὸν ἐν Νέα Ύόρκη, ἐπιστρέφοντα ἐκ τοῦ διεκκλησιαστικοῦ Συνεδρίου τοῦ Τορόντο. Τότε μὲ νεανικὴν ζωηρότητα καὶ ἀκμὴν μᾶς ἀνήγγειλεν ότι τὸ 1952 θὰ ἑορτάση τὴν 50ετηρίδα του ώς κληρικοῦ, θὰ ἐλάμβανεν αὕτη χώραν ἐν Λονδίνω, ὅπου καὶ μᾶς προσεκάλεσεν, ὑποσχεθείς, ὅτι τὸ 1953 θὰ μᾶς ἀνταποδώση τὴν ἐπίσκεψιν ἐν Νέα Ύόρκη. Εἰς τὴν προχθεσινὴν ἐπιστολήν του, μεταξύ άλλων, με έπληροφόρει ὅτι ἀπεφασίσθη ὁριστικῶς ὁ έορτασμός τῆς πεντηκονταετηρίδος του ὑπὸ τοῦ σεπτοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου. Παρεκάλει δὲ όπως προτρέψω άπαντας τούς ἐν τῷ ᾿Αρχιεπισκοπῷ 'Αμερικής διακονούντας ίερεῖς, ἀποφοίτους τής Θεολογικής Σχολής Χάλκης, ἵνα μετάσχουν τοῦ ἑορτασμού. Καὶ ὅλως αἰφνιδίως ἐπληροφορήθημεν ὅλοι τὸν θάνατόν του . . . .

<sup>®</sup>Ητο μεγάλη ἐκκλησιαστική φυσιογνωμία ὁ Θυατείρων Γερμανός. <sup>®</sup>Ητο μέγας ὡς ἄνθρωπος, μέγας ὡς ἐπιστήμων, μέγας ὡς ἐκκλησιαστική προσωπικότης.

"Οσον μέγας είναι ὁ ἄνθρωπος, τόσον είναι καὶ ταπεινός. Ἡ ταπείνωσις τοῦ ἀνθρώπου είναι ἀνάλογος μὲ τὸ ψυχικὸν μεγαλεῖόν του. Σπανιώτατα συναν-

τᾶ κανεὶς τόσον μέγαν ἐκκλησιαστικὸν ἄνδρα μὲ τόσην ταπείνωσιν, όση ήτο ή του 'Αρχιεπισκόπου Εύρώπης Γερμανοῦ. Είχεν ἀπλότητα καὶ ἀφέλειαν παιδικήν καὶ ταπείνωσιν παροιμιώδη. 'Ως 'Αρχιεπίσκοπος θυατείρων έδέχετο τούς πάντας είς τὴν ἐν Λον-οντι, άγαθότητα καὶ άπλότητα. Μὲ τὴν πρώτην ἐπαφὴν μαζύ του ἐλάμβανε κανεὶς τόσον θάρρος καὶ ἠσθάνετο τόσην οἰκειότητα, ὡσὰν νὰ συνηντᾶτο μὲ παλαιὸν ἐπιστήθιον φίλον του. Τὸν εὕρισκε συνήθως ἀπησχολημένον μὲ τὴν ἀλληλογραφίαν του ἡ συντάσσοντα τὰς περιφήμους ἐκθέσεις του πρὸς τὸ Οἰκουμενικὸν Πατριαρχεῖον. Τὰς ἔγραφε καὶ ἀντέγραφεν ὁ ἴδιος. Μὲ τὴν μεγαλειτέραν ἐπιμέλειαν καὶ ἀκρίβειαν. Μὲ ὑπομονὴν καὶ ἀντοχὴν προκαλοῦσαν εἰς ἡμᾶς, τοὺς πολὺ νεωτέρους αὐτοῦ, ἀληθινήν κατάπληξιν. Μόλις πρό 2 ή 3 έτων προσέλαβε δοηθόν, τὸν ἄριστον κληρικὸν ᾿Αρχιμ. Αἰμιλιανὸν Τιμιάδην.

Ο ἐκλειπών ὅμως διακεκριμένος ᾿Αρχιερεὺς ῆτο καὶ μέγας ώς ἐπιστήμων. Ἐδίδασκεν εἰς τὴν Θεολογικήν Σχολήν τῆς Χάλκης Δογματικήν, Συμβολικήν, Εἰσαγωγὴν εἰς τὴν Κ. Διαθήκην, Ἐγκυκλοπαιδείαν τῆς Θεολογίας καὶ Κατήχησιν. Καὶ μολονότι ἦτο ἐπιφορτισμένος μὲ τὰ πολλὰ καὶ κοπιωδέστατα καθήκοντα τοῦ Διευθυντοῦ τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς, ἀπὸ τοῦ 1907 μέχρι τοῦ 1922, ἐν τούτοις δι' ὅλα τὰ ὡς άνω μαθήματα είχε συντάξει ίδικά του κείμενα. Πολυγραφημένα δὲ ὑφ' ἡμῶν τῶν μαθητῶν του, εἴχομεν ἕκαστος ἐξ ἡμῶν τὸ ἰδικόν του κείμενον. Τεραστία διευκόλυνσις καὶ δὴ καὶ οἰκονομία χρηματικὴ διὰ τὰ πτωχὰ φοιτητικὰ βαλάντιά μας. Καὶ παρέδιδεν όλα τὰ εἰρημένα θεολογικὰ μαθήματα μὲ άπαράμιλλον δεξιότητα, ίκανότητα καὶ χάριν. Διδάσκων οὐδέποτε ὁ ἴδιος ἐχρησιμοποίει τὸ κείμενον τοῦ μαθήματος. Ἡ γλῶσσά του ἔρρεε κατὰ τὴν διδασκαλίαν του ώς ποταμός βαθύς, ἤρεμος, παρασύρων. Χωρίς ποσῶς νὰ προσκόψη, συνεκράτει εἰς τὴν τεραστίαν μνήμην του γεγονότα, ὀνόματα, χρονολογίας, καὶ πᾶσαν λεπτομέρειαν τοῦ διδασκομένου θέματος καὶ ζητήματος. Τητο ἐνήμερος ὁλοκλήρου τῆς διεθνοῦς θεολογικῆς κινήσεως. η Ητο θεολόγος βαθύς, ἔχων ὧλοκληρωμένην καὶ ἀρτίαν γνῶσιν ἐπὶ παντὸς θεολογικοῦ ζητήματος. ΤΗτο κορυφαΐος σύγ-

#### ΙΕΡΑ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ

10 Ίανουαρίου 1951

Σεβ. καὶ ἀγαπητέ μοι ἄγιε 'Αμερικῆς,

Μετὰ τὴν ἀνταλλαγὴν τῶν ἑορτίων τηλεγραφημάτων ἔρχομαι καὶ γραπτῶς νά Σοι ἀποστείλω τοὺς ἀδελφικούς μου χαιρετισμοὺς καὶ νὰ εὐχηθῶ ὅπως ἐπὶ μακρὰ ἔτη ὁ Θεός Σοι χαρίζη ὑγείαν καὶ δύναμιν πρὸς διακονίαν ἐν τῷ νοητῷ Αὐτοῦ ἀμπελῶνι.

Μετὰ πολλοῦ ἐνδιαφέροντος παρακολουθῶ διὰ τοῦ «Ἐθνικοῦ Κήρυκος» τὰ κατὰ τὸ ἐφετεινὸν Συνέδριον τῆς Κληρικολαϊκῆς Συνελεύσεως, ὅπερ συνῆλθε ἐν Σαὶντ Λούης καὶ ἀναμένω κατὰ τὴν δοθεῖσάν μοι ὑπόσχεσιν νὰ λάβω ἀντίτυπον τοῦ πρακτικοῦ αὐτοῦ μετὰ τῶν ληφθεισῶν ἀποφάσεων, αἴτινες, ὡς εἰκάζω, θὰ εἶναι σπουδαιόταται . . . .

Τὰ κατ' ἐμὲ ὅαίνουσι θείᾳ χάριτι καλῶς. ᾿Αλλ' ὀφείλω νὰ ὁμολογήσω ὅτι ἀπὸ τῆς ἐπανόδου μου εἰς Λονδῖνον μετὰ τὴν μακρὰν περιοδείαν, ἡν ἐξετέλεσα ἐν Εὐρώπῃ, ἡ ὑγεία μου ἐκλονίσθη πως καὶ δὲν αἰσθάνομαι τὴν αὐτὴν ζωτικότητα σωματικῶς καί πνευματικῶς. Ἡ σκέψις λοιπόν, ὅτι δέον εἰς νεωτέρας χεῖρας νὰ παραδώσω τὸ ἔργον μου ἐνισχύεται ὀσημέραι.

Θὰ ἐπληροφορήθης ἴσως, ὅτι οἱ ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀπεφάσισαν νὰ ἐκδώσουν Πανηγ. Τόμον ἐπὶ τῆ συμπληρώσει 80ετίας τῆς ἡλικίας μου τῷ 1952, ἀν ζήσω. Συνέστησαν Ἐπιτροπὴν ἐν τοῖς Πατριαρχείοις, ἥτις ἀποτείνεται πρὸς διαφόρους Θεολόγους ἐπιστήμονας καὶ ἰδία μαθητάς μου, ζητοθαα ὅπως συνεισφέρωσι τὸν πνευματικόν των ἔρανον, ὅστις δύναται νὰ εἶναι θεολογική τις ἡ ἐπιστημονικὴ διατριβὴ ἢ καὶ ἐντυπώσεις ἐκ τῆς σταδιοδρομίας μου. Εἶμαι βέβαιος ὅτι καὶ αὐτὸς θὰ συμμετάσχης καὶ ἀλλους ἐκ τῶν αὐτόθι ἡμετέρων θὰ προτρέψης ἴνα συμμετάσχωσι.

Περιπτυσσόμενός Σε φιλήματι ἀδελφικῷ, διατελῶ ᾿Αγαπητὸς ἐν Χριστῷ ἀδελφὸς † ᾿Ο Θυατείρων ΓΕΡΜΑΝΟΣ

χρονος κληρικός θεολόγος. Τητο άριστος τεχνίτης τοῦ λόγου γραπτοῦ καὶ προφορικοῦ. Τητο καὶ ἱεροκῆρυξ ἐπαγωγός. Πάντοτε συντάσσων καὶ γράφων τὰ κηρύγματά του, μετὰ τῆς μεγαλειτέρας εὐκολίας ἀπεστήθιζεν αὐτὰ μέχρι τέλους τῆς ἐπιγείου ζωῆς του. Οὐδεὶς πλεονασμός, οὐδεμία ἐπανάληψις, οὐδεὶς λόγος κενὸς καὶ φράσις περιττή. Καὶ ἐθεώρει καθῆκόν του τακτικῶς καὶ ἀνελλιπῶς νὰ κηρύττη τὸν Θεῖον λόγον καὶ κατὰ τὰς συχνοτάτας περιοδείας αὐτοῦ ἀνὰ τὰς Ἑλληνικὰς Κοινότητας τῆς Εὐρώπης, καὶ δὴ ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς τοῦ Θεοῦ 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου.

'Αλλ' ὁ Θυατείρων Γερμανὸς ὑπῆρξε καὶ μεγάλη καὶ ἐξέχουσα ἐκκλησιαστική προσωπικότης. ''Ητο πασίγνωστος, ὄχι μόνον ἀνὰ τὸ Πανελλήνιον, ἀλλὰ καὶ μεταξὺ ὅλων τῶν ξένων 'Εκκλησιῶν. Εἰς τὰ διεκκλησιαστικὰ Συνέδρια τῆς τελευταίας τριακονταετίας, διεδραμάτισε πρόσωπον ἡγετικὸν καὶ τὰ μάλιστα σημαντικόν. Εἰς τὰ Συνέδρια τῆς Λωζάνης (1927), τοῦ 'Εδιμβούργου καὶ τῆς 'Οξφόρδης (1937), προγενεστέρως τῆς Στοκχόλμης, τοῦ 'Αμστελλοδάμου (1948) καὶ τοῦ Τορόντο (1950), πάντοτε εἰς τῶν ἀντιπροέδρων, ἀντεπροσώπευσε μὲ κῦρος παγκοίνως ἀνεγνωρισμένον καὶ μὲ θεολογικὴν αὐθεντίαν βαρυσήμαντον, τὴν τοῦ Χριστοῦ Μεγάλην 'Εκκλησίαν, τὸ Οἰκουμενικὸν Πατριαρχεῖον. ''Αριστα γνωρίζων καὶ ὁμιλῶν τὴν 'Αγγλικήν, Γερμανικὴν καὶ

Γαλλικήν, ήτο ἐξαιρετικῶς συμπαθής καὶ ἀγαπητὸς παρὰ πᾶσι τοῖς ἀντιπροσώποις τῶν ξένων Ἐκκλησιῶν. Ἦτο ὁ Μέντωρ τῆς Ἐκκλησίας, εἰς ὅλας γενικῶς τὰς κινήσεις, αἱ ὁποῖαι ἔχουν ὡς σκοπὸν τὴν ἕνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν ἢ τὴν πρακτικὴν ἐφαρμογὴν τοῦ Χριστιανισμοῦ.

"Ας χρησιμεύσουν αἱ ἀνωτέρω πτωχαί μου γραμμαὶ ὡς μνημόσυνον ἱερὸν καὶ ἐπιβεβλημένον πρὸς Διδάσκαλον σεβαστὸν καὶ ἀγαπητὸν καὶ στοργικὸν πνευματικὸν πατέρα. Ἡ πλήρης βιογραφία αὐτοῦ κάποτε θὰ γραφῆ. Καὶ πρέπει νὰ γραφῆ. Διότι πρόκειται περὶ μιᾶς ζωῆς πλήρους ἐνδιαφέροντος δι᾽ ἕκαστον Χριστιανόν, κληρικὸν καὶ λαϊκόν. Πρόκειται περὶ μιᾶς σταδιοδρομίας πλήρους ἀγώνων καὶ δράσεως ὑπὲρ τοῦ μεγαλείου, τῆς τιμῆς καὶ τῆς δόξης τῆς Ἑλληνικῆς ᾿Ορθοδόξου Ἐκκλησίας. Τώρα ὅμως, οἱ ἀγῶνες ἐτερματίσθησαν. Ἡ δρᾶσις ἐπερατώθη. Αἱ προσπάθειαι ὑπὲρ τῆς Ἐκκλησίας ἔληξαν.

Ό κοινὸς Ἐπουράνιος Πατήρ μας ἠθέλησεν ὅπως Σὲ ἀναπαύση, πολύκλαυστε ἀγαπητὲ πνευματικὲ Πάτερ. Τώρα εἰσῆλθες εἰς τὴν ζωὴν τὴν πληρεστέραν καὶ τελειοτέραν. Προσεύχου ὑπὲρ τῆς Ἐκκλησίας, τὴν ὁποίαν τόσον ἠγάπησες, ὑπὲρ τῆς ὁποίας τόσον ἠγωνίσθης καὶ ἐκοπίασες, εἰς τὴν ὁποίαν ῆσο ἀφωσιωμένος ὅλῃ ψυχῆ καὶ καρδία ἐξ ἀπαλῶν ὀνύχων μέχρι τῆς στιγμῆς καθ' ἥν ἐκοιμήθης ἐν Κυρίω. Κύριος ὁ Θεὸς ἀναπαύσαι τὴν ψυχήν Σου ἐν χώρα ζώντων καὶ σκηναῖς δικαίων.

## Τὰ Μοναστήριά μας καὶ ἡ ᾿Αξιοποίησίς των

Άρχιμ. ΠΟΛΥΕΥΚΤΟΥ ΦΙΝΦΙΝΗ, Δ.Θ.

Τῆς μοναστικῆς ζωῆς πολλὴ εἶναι ἡ ὡραιοπάθεια καὶ ἡ ταπεινὴ αἴγλη!...

Νὰ ὑψώνεσαι στὴν κορυφὴ τοῦ είναί σου! Νὰ ἀπογειώνεσαι στὰ ψυχικά ύψη καὶ νὰ ζῆς μὲ τὸν καλό Θεό! Νά διαβαίνης διαρκώς στήν κλίμακα τῆς αὐτοπειθαρχίας! Νὰ μαθαίνης νὰ μιλᾶς μὲ μιὰ φωνή ύπερκόσμια χωρίς νᾶσαι πολύ μακρυά ἀπ' τὸν κόσμο! Νὰ σκέπτεσαι μὲ τὴν αἰωνιότητα! Νὰ μετράς μὲ τὴν φλογισμένη πίστι! Νὰ ἀναπαύεσαι μὲ τὴν θυσία! Νὰ κινήσαι μέσ' στὸν μυστικισμὸν τοῦ μοναστηριοῦ καὶ νὰ σκιρτᾶς μέσ' στοῦ σήμαντρου τὸν χτύπο! Νά συνδέεσαι μ' ἕνα ίδεολογικό κρίκο, μὲ κάποια ξεχωριστή ζωή πούχει φέγγος καὶ ψυχονέκταρ καὶ θρίαμβο! Πόσο μεγάλο πρᾶγ-

Θάταν τάχα ἄσκοπο νὰ θυμηθοῦμε τοῦ περιφήμου Γάλλου κληρικοῦ Φενελὸν τὴν σκέψι; «Ἐκεῖνος ποὺ θὰ ἐργασθῆ ν' ἀπαλλαγῆ ἀπ' τὸ ἐγώ του, ν' ἀρνηθῆ τὸν ἑαυτό του, σύμφωνα μὲ τὲς ἐντολὲς τοῦ Χριστοῦ, χτυπῷ ἀμέσως τὴν ρίζα κάθε άμαρτίας καὶ βρίσκει τὸ σπέρμα κάθε καλοῦ».

Πληγωμένος ἴσως ἢ ὁραματιστὴς μιᾶς ὡραιοπολιτείας, ὁ μοναχὸς λαχταρᾶ νὰ γίνη αὐτόπτης μάρτυρας κάποιου ἐνταφιασμοῦ πρῶτα. Τοῦ δικοῦ του... Γιατὶ ξέρει πὼς ἀπ' ἐκεῖ θ' ἀρχίση ἡ ἀνάδυσις τῆς νέας ζωῆς, τοῦ λυτρωμοῦ... Καὶ τότε «γίνεται ἔνας ἀπ' τοὺς εὐγενεστέρους νικητὰς ποὺ κρατᾶ μιὰ ἐπιτυχῆ μάχη ἐνάντια στὲς ὀρέξεις καὶ τὰ πάθη του ποὺ τάχει κάτω ἀπ' τὸ σοφὸ καὶ πλήρη ἔλεγχό του» (Τ. EDWARDS).

Οὐδέποτε τόση συμπάθεια βρῆκε ἡ άγνὴ ζωὴ τῆς εἰρήνης τοῦ μοναστηριοῦ ὅσο σήμερα. Ἡ ἔλξις εἶναι δυνατόθωρη. Ναναι ἡ αἰτία μονάχα τὸ πύργωμα τῆς ἀγωνίας π' ἀνέβηκε σκοτεινὸ στὴν ψυχὴ τοῦ αἰῶνός μας; Ναναι τὸ μαστίγωμα τὸ διαρκὲς τῆς οὐρᾶς

τοῦ δεινοσαύρου τῆς ἠθικῆς, κοινωνικῆς καὶ ὑλικῆς λαιμαργίας; Ἡ μήπως καὶ μέσα στὸ πειὸ δυνατὸ πλημμύρισμα τῆς ψευτοευτυχίας μας ἐδῶ κάτω κρύβεται δυσκολοκρατημένος ὁ λυρισμὸς ὁ δαθυπνευματικὸς τῆς μοναξιᾶς, ποὺ παίρνει μέσα στὴν ἐσωπύθμενη ὕπαρξί μας τὸν χαρακτῆρα ένὸς ὑπολανθάνοντος ὁδηγοῦ, ποὺ κατευθύνει τὴν πνευματικὴ ἐνόρασι καὶ τὴν εὔρεσι τοῦ Θεοῦ!...

Τὸ παληὸ μοναστῆρι... Τοῖχοι γύρω γερασμένοι ἀπ' τοῦ χρόνου τὸ ἀλέτρι. Στενοὶ διάδρομοι μυστικοπαθείς. ή μυρωδιά τοῦ κεριοῦ καὶ τοῦ λιβανιοῦ. Κυπαρίσσια σκουροπράσινα. Μαυροφορεμένοι καλόγηροι, σκυφτόβλεποι, χλωμοσιγολάλοι. Κανδήλια τρεμόφλογα σὰν τῆς ψυχῆς τὲς σιγοφωνές μέσα στούς θόλους τῶν μεγαλοπόθων τῶν εὐγενικῶν. Τὸ ψιθύρισμα τοῦ ἀνέμου ἐκεῖ γύρω σὰν ἀπόκοσμος ἀντίλαλος. Καὶ κάπου-κάπου κάτω ἀπ' τὲς καμάρες μιὰ παληὰ ἱστορία ποὺ τὴν λένε ἀδύνατα χείλη.... Οἱ καλογηρικοί σκούφοι, τὰ ματογυάλια, τὰ ρυτιδωμένα κορμιὰ καὶ ἡ σιωπή ξαπλώνουν στές Μονές τὴν προδιάθεσι γιὰ τὸ ψυχικὸ καλλιέργημα... Πάντα μέσα σὲ τέτοιο περιβάλλον θὰ νοιώθης νὰ συναρπάζεσαι θεοδόνητα καὶ νὰ γεμίζης κάποιο ἐσωτερικὸ κενό . . . «"Οσο πειὸ πολύ κανείς ἀρνηθῆ τὸν ἑαυτό του, τόσο πειὸ πολλὰ θὰ ἐξασφαλίση ἀπ' τὸν Θεὸ) (HORACE). Έκει μέσα, σὰν θέλη, σὰν ζητήση κανείς, θὰ βρῆ τὲς χρυσοπῦλες τῆς σωτηρίας. Συναντάται ή θρησκευτική γοητεία μὲ τῆς ἐλπίδας τὴν ἀναβίωσι. Ἡ αὐτοέρευνα μὲ τὴν πνευματωμένη κρίσι. ή ζωή ἐκεῖ μέσα γίνεται προβάδισμα οὐρανίας παρελάσεως. ή ἀγάπη ἀνοίγει μερικές ἀπ' τὲς πτυχές της. Ἡ ἀφιέρωσις τοῦ άνθρώπου πρός ἕνα ἀνώτερο σκοπὸ γίνεται ἀφορμὴ ν' ἀρχίση ἡ συναυλία ή άγγελική τῆς χαρᾶς

τοῦ Θεοῦ, σὰν βλέπη, πὼς στὸν κόσμον αὐτὸν κοντὰ στοὺς δούλους τῆς ὕλης βρίσκονται κι' ἐκεῖνοι ποὺ δίνουν τὴν ψυχή, τὴν προσευχή τους στὸν Δημιουργὸ τὸν Πανάγαθο.

Φθάνει ὅμως, τόσο;

"Αν χθὲς ἦταν ἀρκετὸ γιὰ τὸν άνθρωπο τὸ ἀποτράβηγμα ἀπ' τὸν κόσμο καὶ ή προσήλωσις στὰ θεία. σήμερα ὁ πολύπους τῶν άπαιτήσεων τῆς ζωῆς δημιουργεῖ τὴν ἀνάγκη γιὰ τὴν Ἐκκλησία γενικά, νὰ χρησιμοποιήση ὅλα τὰ στελέχη καὶ τὰ κέντρα της, γιὰ τὸ σταμάτημα τῆς πολύμορφης άσφυκτικής άμαρτίας. Τὰ μοναστήρια μας, έτσι πού στές ήμέρες μας έχει διαμορφωθεί ή κατάστασις, γιὰ νὰ βρεθοῦν στὴν ἐκπλήρωσι τοῦ σκοποῦ των, πρέπει νὰ γίνουν κυψέλες που να δώσουν τὸ μέλι τῆς Ἐκκλησιαστικῆς, θρησκευτικής καὶ πνευματικής δράσεως.

Είναι τόση ή ἀνάγκη!

Στὴν Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία ὅλα τὰ σοβαρά της ζητήματα, προτοῦ φθάσουν στὸ ἀνώτατο. Κογκλάβιο καὶ τὸν θρησκευτικὸ ἀρχηγό, ἐξονυχίζονται καὶ μελετῶνται ἀπ' τὰ τάγματα τὰ εἰδικευμένα τῶν μοναχῶν.

"Εχουμε κι' ἐμεῖς τόσα ζητήματα καὶ τόσες προοπτικές...

Ζήτημα στελεχῶν δὲν ἔλειψε ἀπ' τὴν Ἐκκλησία μας πολλές φορές. Καταρτισμός είδικῶν διβλίων πού ν' ἀσχολοῦνται μὲ ὅλες τὲς ἐκδηλώσεις του χριστιανού της ἐποχης μας. Κατηχητικά, ἀπολογητικά, συμβολικά, ήθοπλαστικά, μυστηριακά, ἀπλᾶ ἐγκόλπια, ὅπλα στὰ χέρια κάθε πιστοῦ, γιὰ τὴν καταπολέμησι τῆς ἀρνήσεως, τοῦ ὑλισμοῦ ποὺ μᾶς μαστίζει. Διόρθωσις τῶν λειτουργικῶν μας διβλίων. Μελέτη ἐμβριθής, προσεκτική, τῆς ἐπιστήμης καὶ ἑρμηνεία αὐτῆς μὲ τὸ πρίσμα τῆς ὀρθοδόξου πίστεως. Ίεραποστολική έξόρμησις. Καθοδήγησι ἀπ' τὴν θρησκεία τῆς πολιτικῆς ζωῆς. Έναγκαλισμός των κοινωνικών προβλημάτων, μεγάλων καὶ μικρῶν, ὥστε κάποτε άντι νάμαστε ἕρμαια αὐτῶν, νὰ φθάσουμε στὸ σημεῖο νὰ δίνουμε σ' αὐτὰ κατεύθυνσιν. Καταρτισμός είδικών στελεχών πού νὰ μποροῦν ἀκόμη ν' ἀποβοῦν πολύτιμοι ἐπαγγελματικοὶ σύμ**βουλοι** σὲ κάθε κλάδο κι' ἔτσι ἡ Έκκλησία νὰ ὑπεισέλθη σὲ κάθε στρώμα καὶ νὰ τὸ χειραφετήση, νὰ φέρη εὐλογία. Διαρκεῖς ὅμιλοι πού νάγουν ἀποκλειστική δουλειά νὰ μελετοῦν τὰ σημεῖα ἐπαφῆς τῶν 'Εκκλησιών. "Ανθρωποι πού ν' άφιερωθοῦν στὸ ἔργο εὐποιῖας καὶ τὰ νευρολογικὰ σημεῖα τῆς ἀνθρωπίνης ἀρρώστιας. Ψυχολογικὸς καταρτισμὸς τῶν στελεχῶν γιὰ κατάλληλο προσαρμογή καὶ προσέγγισι τῶν συνθηκῶν τοῦ αἰῶνός μας. "Ολα αὐτὰ θὰ μποροῦσαν νὰ ἐπιτευχθοῦν μέσα στὰ πνευματικὰ μοναστηριακά έργαστήρια. Καὶ ν' άρχίση ένας θρησκευτικός πολιτισμός, μιὰ ήθική καὶ θρησκευτική άναγέννησι, πού ὄχι μονάχα τὴν Έλλάδα μας θὰ ἡγίαζαν, μὰ μὲ τὸν ὁλόφλογο πυρσό της θὰ φώτιζαν τόσες σκοτεινές γωνιές τοῦ κόσμου όλου. Λίγη θέλησι καὶ λίγη ύπομονή στήν προσπάθεια καί τὸ μεγάλο ἔργο θὰ συνετελεῖτο.

Ζοῦμε σὲ μέρες ποὺ τὸ κλείσιμο τοῦ καλοῦ μέσα στὴν καρδιὰ τοῦ ατόμου δὲν φθάνει. Πρέπει τὸ καλὸ νὰ βγῆ ἔξω. Νὰ σκορπισθῆ εὐεργετικά, νὰ ὀργανωθῆ γιὰ ν' ἀνταπεξέλθη νικηφόρα στήν τόση έπιστημονική ύπουλότητα τοῦ κακοῦ ποὺ μᾶς περιτριγυρίζει. Θησαυρός άνενέργητος δὲν παύει βέβαια νάχη τὴν ἀξία του, μὰ μοιάζει μὲ τὰ χρυσᾶ κέρματα τῶν τάφων τῶν Φαραώ. Τὰ μοναστήρια μας κυρίως, πρέπει ν' άξιοποιηθοῦν, ἄν πρόκειται νὰ ἐνεργήσουμε ώς Ἐκκλησία ἐπάνω στὲς μεγάλες εὐθύνες καὶ τὲς πανανθρώπινες τύχες. "Όταν κανείς έχει γιὰ όδηγὸ τὸν Χριστό, κανένα μεγαλούργημα δὲν μπορεῖ νὰ θεωρηθῆ ὄνειρο μονάχα. Φλογισμένα στήθη, σφικτοδεμένες έξορμήσεις, είναι 'κείνο πού χρειάζεται. Ποτέ δὲν είναι ἀργὰ γιὰ τὲς θριαμβευτικές παρελάσεις. 'Αξίζει κανείς ν' άγωνίζεται γιὰ ίερὲς ἐνοράσεις.

## Ή Ἱερολογία τοῦ Γάμου καὶ οἱ Συμβολισμοὶ Αὐτοῦ

Άρχιμ. ΑΘΗΝΑΓΟΡΑ ΒΑΡΑΚΛΑ

- 'Απὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων οἱ στέφανοι, εἴτε ὡς ταινίαι περὶ τὴν κεφαλήν, πρὸς στολισμόν, εἴτε ὡς διαδήματα βασιλέων καὶ ἡγεμόνων πρὸς δήλωσιν τῆς ἐξουσίας καὶ κυριαρχίας αὐτῶν, ῆσαν ἐν χρήσει καὶ εἰς τοὺς ἀρχαίους "Ελληνας καὶ Ρωμαίους καὶ 'Ιουδαίους καὶ ἄλλους λαούς.

'Ανέκαθεν οἱ στέφανοι ἤσαν διάφοροι κατὰ τὸ ποιὸν καὶ τὴν τέχνην. Οἱ βασιλεῖς λ.χ. τῶν 'Ελλήνων, ἔφερον στεφάνους ὡραιοπρεπεῖς καὶ βαρυτίμους κατὰ τὰς ἐπισήμους τελετάς' αἱ δὲ λοιπαὶ τάξεις τῆς κοινωνίας ἤσαν ἐστεφανωμέναι διὰ στεφάνων ἐξ ἀνθέων ἤκαὶ κλάδων κοτίνου — ἀγριελαίας —κισσοῦ καὶ ἄλλων ἀειθαλῶν δένδρων.

Παρὰ τοῖς 'Εβραίοις οἱ κριταί, οἱ βασιλεῖς, οἱ προφῆται καὶ οἱ ἱερεῖς ἐστεφανοῦντο διὰ στεφάνων, ὧν ἡ ἄξία ἐξηρτᾶτο ἀπὸ τῆς οἰκονομικῆς καταστάσεως αὐτῶν. Γενικῶς δὲ οἱ στέφανοι ὅλων τῶν κοινωνικῶν τάξεων ἡσαν κατασκευασμένοι ἐξ ἀνθέων κατὰ τὰς διαφόρους πανηγύρεις καὶ τελετὰς αὐτῶν. Έν τῆ Π. Διαθήκη ἀναγιγνώσκομεν τὴν ἑξῆς μαρτυρίαν περὶ στεφάνων: «Δεῦτε οῦν ἀπολαύσωμεν τῶν ὄντων ἀγαθῶν . . . στεψώμεθα ρόδου κάλυξιν . . .» (Σοφ. Σολ. Β. 6-10).

Τὸ ἔθος τοῦτο σὸν τῷ χρόνῳ εἰσήχθη καὶ εἰς τὴν Συναγωγὴν τῶν Ἑβραίων κατὰ τὴν τελετὴν τοῦ γάμου οἴκοθεν δ' ἐννοεῖται ὅτι οἱ στέφανοι οὅτοι ἦσαν πολύτιμοι καὶ καλλιτεχνικοί, λόγω τῆς σημασίας τοῦ γάμου. Εἰς τὸ <sup>7</sup>Ασμα τῶν 'Ασμάτων, ἀναφέρεται ὅτι ἡ νύμφη τοῦ Σολομῶντος προσκαλεῖ τὰς συντρόφους αὐτῆς λέγουσα «ἐξέλθετε καὶ ἴδετε θυγατέρες Σιὼν ἐν τῷ βασιλεῖ Σολομών, ἐν τῷ στεφάνω ὧ ἐστεφάνωσεν αὐτὸν ἡ μήτηρ αὐτοῦ καὶ ἐν ἡμέρα εὐφροσύνης καρδίας αὐτοῦ» (Κεφ. 3. 11).

'Ο δὲ προφήτης 'Ησαΐας περὶ τοῦ ἔθους τούτου ἀναφέρει τάδε: «'Αγαλλιάσθω ἡ ψυχή μου ἐπὶ τῷ Κυρίῳ' ἐνέδυσε γάρ με ἰμάτιον σωτηρίου καὶ χιτῶνα εὐφροσύνης (περιέβαλέ με)' ὡς νυμφίῳ περιέθηκέ μοι μίτραν — στέφανον — καὶ ὡς νύμφην κατεκόσμησέ με κόσμω». ('Ησα. ΞΑ΄. 10).

Τὸ ώραῖον τοῦτο ἔθος, τὸ ἀπὸ πάσης ἀπόψεως ψυχολογικόν, διδακτικόν καὶ εὐάρμοστον τῆ περιστάσει τοῦ γάμου, παρέλαβε καὶ ή 'Ορθόδοξος Έλληνική 'Εκκλησία ἐν τῷ μυστηρίῳ τοῦ γάμου δύναταί τις μάλιστα νὰ εἴπη ὅτι ή χρησις των στεφάνων διὰ τοῦ χρόνου ἀπέβη τὸ κέντρον τῆς ὅλης έκκλησιαστικής ἱερολογίας τοῦ γάμου έντεῦθεν καὶ ἡ μετ' ίδιαιτέρας εὐλαβείας διαφύλαξις τούτων έν είδικῆ στεφανοθήκη τιθεμένη ἐν εἰκονοστασίω ἑκάστου χριστιανικοῦ έλληνικοῦ οἴκου, ὡς τὰ πολυτιμότερα καὶ οὐσιωδέστερα σύμβολα τοῦ γάμου.

Κατ' ἀρχὴν οἱ γαμήλιοι στέφανοι ἦσαν κατεσκευασμένοι ἐξ ἀνθέων φυσικῶν καὶ κλάδων ἀειθαλῶν δένδρων' σὺν τῷ χρόνῷ ὅμως,

"Ας ἀνοίξουν οἱ κλειδαριὲς τοῦ μοναστικοῦ βίου στὰ μεγάλα φτερουγίσματα. Πρόκειται γιὰ τὸ ζήτημα ἄν θέλουμε, ἄν θὰ θελήσουσουμε, ἄν θὰ φέρουμε τὸν ἑαυτό μας στὴν θέσι νὰ δῇ ὡραιόγλυκες ἀποκαλύψεις. Κόπος, πόθος ἀγνὸς κι' ἀγάπη γιὰ τὴν Ἐκκλησία μας, εἶναι τ' ἀπαραίτητα στοιχεῖα. 'Η

αύριον είναι κοντά. "Ας σκεφθούμε σήμερα γιὰ τὴν αύριο. "Ας κάνουμε τὴν σήμερον καὶ τὴν αύριον σκυταλοφόρες. Τὰ μοναστήρια μας πρέπει ν' ἀξιοποιηθοῦν. Κι' ἐπάνω ἡ σημαία, ἡ σταυροφόρα ὰς κυματίση . . .

"Αγιος Φραγκῖσκος. Δεκέμβριος 1950.

λόγω της ἐπιβαλλομένης ἐφ' ὅρου ζωῆς διατηρήσεως τοῦ γάμου, ἐπενοήθη ή χρησις καλλιτεχνικών έντέχνων στεφάνων έξ άνθέων κατ' ἀπομίμησιν ἀνθέων λεμονέας. Έπὶ τούτοις ὑπῆρξεν ἐποχὴ κατὰ τὴν όποίαν οἱ γαμήλιοι στέφανοι ήσαν ἐκ μετάλλων ἀργύρου ἢ χρυσοῦ. πλήν ή παρ' ήμιν αύτη συνήθεια μικρὸν κατά μικρὸν ἐξέλιπε, διετηρήθη όμως μέχρι σήμερον ώς καὶ πολλὰ ἄλλα ἔθιμα ἐκκλησιαστικά έν τῆ 'Ορθοδόξω Ρωσσική Έκκλησία ἐν σχήματι βασιλικοῦ στέμματος, τῶν στεφάνων τούτων φυλασσομένων έν τοῖς θησαυροφυλακίοις τῶν ἑκασταχοῦ ί. ναῶν πρός κοινήν χρῆσιν, οὕς χρησιμοποιεί ή Ἐκκλησία διὰ τοὺς προσερχομένους είς γάμου κοινωνίαν.

Κατ' ἀρχὴν οἱ στέφανοι, κατὰ τὰς ἐκφράσεις τῆς 'Αγίας Γραφῆς, εἶναι ἔκφανσις περιφανοῦς τινος δόξης καὶ τιμῆς ἐξαιρετικῆς ἀξιῶν τινων τῆς ζωῆς, ὡς λ.χ. τῆς σοφίας, τῆς ἀνδρείας, ἀρετῆς καὶ δεδοκιμασμένης πείρας: «Στέφανος γερόντων πολυπειρία» (Σιρὰχ ΚΕ΄ 6). Ἐπίσης συμβολίζουν τὰ σύμβολα τῆς ἐξουσίας τῶν ἡγεμόνων.

Σὺν τούτοις οἱ γαμήλιοι στέφανοι συμβολίζουν τὰ σύμβολα τῆς 
παρθενικῆς ζωῆς, κατὰ τὴν ὁποίαν οἱ προσερχόμενοι εἰς γάμου κοινωνίαν ἤδη ἦραν περιφανῆ νίκην 
κατὰ τῶν πολεμίων τῆς εὐαλώτου 
νεότητος, τῆς βαυκαλιζομένης διὰ 
τῆς αὔρας τοῦ ἔαρος αὐτῆς.

Δικαίως ἄρα ἡ Ἐκκλησία ἑνώνει τὰς δύο ὑπάρξεις ἀνδρὸς καὶ γυναικὸς κατὰ τὴν τελετὴν τοῦ μυστηρίου τοῦ γάμου διὰ τῶν στεφάνων τῆς τιμῆς καὶ τῆς δόξης, διὰ τῆς ἐπιθέσεως αὐτῶν ἐπὶ τῶν κεφαλῶν τῶν νεονύμφων, χαρμοσύνως ψάλλουσα τὸ γραφικὸν ἐκεῖνο' «Κύριε, ὁ Θεὸς ἡμῶν δόξη καὶ τιμῆ στεφάνωσον αὐτούς».

Οἱ γαμήλιοι στέφανοι ἐξεικονίζουσι προσέτι τὴν ἐξουσίαν καὶ κυριαρχίαν τῶν νεονύμφων, γενομένων ἤδη ἀρχηγῶν ἰδίου οἴκου οὐχὶ κατ' ἀσύμφωνον διαρχίαν, ἀλλ' ἐν πνεύματι Χριστοῦ ἑνιαίω. Ὁ ἱερὸς Χρυσόστομος ἀποφαίνεται ὅτι

οί στέφανοι είναι ἔνδειξις τῆς ἐξουσίας τὴν ὁποίαν ἐξασκοῦσιν οἱ σύζυγοι ἐπὶ τῶν τέκνων καὶ τῶν οἰκετῶν τοῦ οἴκου αὐτῶν, ἤτοι τῶν παρ' αὐτοῖς ἐργαζομένων.

Ύψίστη ὅντως ἡ τῶν γαμηλίων στεφάνων ἔννοια καὶ σημασία ἐν τῷ μυστηρίῳ τοῦ γάμου ὁιὸ καὶ ὁ θρησκεύων ὀρθόδοξος ἑλληνικὸς λαὸς εἴθισται ν' ἀποκαλῆ τοὺς παρανόμως συζῶντας ἡ καὶ μόνον διὰ πολιτικοῦ γάμου συνδεθέντας ἔπιμέμπτως «ἀ σ τ ε φ α ν ώ τ ο υ ς».

«Διὰ δακτυλιδίου ἐδόθη ἡ ἔξουσία τῷ Ἰωσὴφ ἐν Αἰγύπτῳ διὰ δακτυλιδίου ἐδοξάσθη Δανιὴλ ἐν χώρα Βαβυλῶνος διὰ δακτυλιδίου ἐφανερώθη ἡ ἀλήθεια τῆς Θάμαρ διὰ δακτυλιδίου ὁ Πατὴρ ἡμῶν ὁ οὐράνιος οἰκτίρμων γέγονεν ἐπὶ τὸν ἄσωτον υἱόν».

'Εξ εὐχῆς τοῦ 'Αρραβῶνος.

Περαίνοντες τὴν πραγματείαν ἡμῶν ταύτην, περὶ τῆς ἱερολογίας τοῦ Γάμου καὶ τῶν συμβολισμῶν αὐτοῦ, κάμνομεν ἐν τέλει καὶ γενικάς τινας παρατηρήσεις.

Εἴπομεν ἀλλαχοῦ ὅτι ἐν ταῖς «'Αποστολικαῖς Διαταγαῖς», παρατηρείται σφοδρώς καυστική τις κατάκρισις κατά τοῦ ὀθνείου ἐθίμου περί δακτυλιδίου - άρραβωνος - εἰσαχθέντος ἐν τῆ Ἐκκλησία. Πλην ή Ἐκκλησία ημῶν ἀπεδέχθη καὶ τὸ ἔθος τοῦτο, χωρὶς ποσώς νὰ παραβλάπτηται ή οὐσία τοῦ συνόλου αὐτῆς ἐν τε τῆ ἐσωτερική και έξωτερική αὐτής λατρεία, σύν τοῖς παραστατικοῖς αὐτῆς πλουσίοις συμβόλοις, καθ' ὅσον μάλιστα περί τῆς ἀξίας αὐ τῶν μεγάλοι τῆς Ἐκκλησίας διδάσκαλοι γνωματεύουσιν.

Καὶ ταῦτα μὲν μέχρι τινὸς ἔχουσι καλῶς, κατόπιν ὅμως ἡ Παπικὴ Ἐκκλησία, κατὰ τὸν 7ον αἰῶνα ἄνευ τῆς καθόλου γνώμης τῆς Ἐκκλησίας, καίτοι αἱ σχέσεις ἀμφοτέρων τῶν 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν, τῆς τε κατὰ 'Ανατολὰς καὶ Δυσμὰς ἤσαν ἀγαθαί, εἰσήγαγε τὴν καινοτομίαν νὰ φέρωσιν οἱ ἐπίσκοποι αὐτῆς καὶ δακτυλίδιον εἰς τὴν χεῖρα. 'Απὸ δὲ τοῦ ιγ' αἰῶνος, διὰ τοὺς Πάπας τῆς Ρώμης, ἐχρησιμοποιεῖτο ὁ καλούμενος

«δακτύλιος τοῦ άλιέως, πρὸς ἐνίσχυσιν καὶ ἐπιβολὴν τοῦ Βικαρίου (;) τοῦ ᾿Αποστόλου Πέτρου.

Ό δακτύλιος οδτος είναι χρυσούς φέρων ἔγγλυφον παράστασιν τοῦ ᾿Αποστόλου Πέτρου ἐντὸς λέμβου ρίπτοντος τὰ δίκτυα εἰς τὴν θάλασσαν' περί δὲ τὴν παράστασιν ταύτην είναι έγκεχαραγμένον τὸ ὄνομα τοῦ ἐπισκοπεύοντος Πάπα, δίδεται δ' αὐτῷ ἄμα τῆ ἐκλογῆ αὐτοῦ ὑπὸ τοῦ πρώτου τῆ τάξει Καρδιναλίου. Οἱ λοιποὶ ἐπίσκοποι τῆς Παπικῆς Ἐκκλησίας φέρουσιν ώσαύτως δακτυλίδιον μετά πολυτίμων λίθων, εἰς ἔνδειξιν οὐχὶ τοῦ γάμου αὐτῶν, ὡς ἀναφέρουσί τινες εἰκῆ καὶ ὡς ἔτυχεν, ἀλλὰ πρὸς ἔνδειξιν τῆς πρὸς τὴν Ἐκκλησίαν πίστεως καὶ ἀφοσιώσεως αὐτῶν.

Εἰς τοὺς ἱερεῖς αὐτῶν, κατὰ κανόνα, δὲν ἐπιτρέπεται νὰ φορῶσι δακτυλίδιον, εἰμὴ μόνον εἰς ἐκείνους οἱ ὁποῖοι ἔχουσιν ἐξαιρετικάς τινας ὑπηρεσίας πρὸς τὴν Ἐκκλησίαν κατὰ προνόμιον παπικόν ἐπίσης καὶ εἰς τοὺς ἡγουμένους ἰστορικῶν τινων μοναστηρίων.

Τὸ γεγονὸς είναι ὅτι τὴν καινοτομίαν ταύτην τῆς Δυτικῆς Ἐκκλησίας ἀνέκαθεν ὡς καὶ πολλὰς άλλας ή μόνη άληθής καὶ ὀρθή Έκκλησία τῆς 'Ανατολῆς, ἠγνόησε καὶ ἀπέρριψεν. Παρὰ ταῦτα παράδοξός τις νεωτερισμός ὅλως άσυνήθης έν τῆ 'Ορθοδόξω 'Εκκλησία έσχάτως παρατηρείται έν τῆ καθ' ήμας Έκκλησία της 'Αμερικῆς. "Οντως ὅλως ἄπορος ἡ νεοφανής καὶ κενοφανής αὕτη καινοτομία νὰ φέρωσι δῆλον ὅτι πολλοί νεαροί ἔγγαμοι κληρικοί δακτυλίδια γαμήλια, καθώς καὶ άλλα, άτινα προκαλοῦσι τοὺς ψιθυρισμούς καὶ τὰ σχόλια τῶν Χριστιανών μας.

Ήμεῖς νομίζομεν ὅτι τὸ ἐπιβλητικώτατον σῆμα καὶ «χρυσήλατον» ἔμβλημα διὰ τὸν κληρικόν, εἶναι ἡ ἀκριβὴς ἐπιτέλεσις τῶν ὑψηλῶν αὐτοῦ καθηκόντων καὶ ὁ ἀπόλυτος σεβασμὸς πρὸς τὰς ἱερὰς ἡμῶν παραδόσεις. «Στήκετε καὶ κρατεῖτε τὰς παραδόσεις, ἄς ἐδιδάχθητε εἴτε διὰ λόγου, εἴτε διὶ ἐπιστολῆς ἡμῶν» (Θεσσαλ. 2, 15).

#### ΠΡΟΣΚΥΝΗΤΗΣ ΣΤΗΝ ΚΑΝΤΕΡΒΟΥΡΙΑ

Ύπὸ ΕΜ. ΧΑΤΖΗΕΜΜΑΝΟΥΗΛ, Καθηγητοῦ Θεολογίας

Πλημμυρίζει πάντα ίδιαίτερη συγκίνησι την καρδιά καὶ τοῦ όρθοδόξου πιστοῦ ἡ ἐπίσκεψι στὴν Καντερβουρία, τὴν δευτέρα αὐτὴ Ρώμη τῆς Δύσεως. Ἡ ἱστορικὴ αὐτὴ ἔδρα τοῦ "Αγγλου 'Αρχιεπισκόπου ἀποτελεῖ τὴν καρδιὰ καὶ τὸν ἐγκέφαλο τοῦ μεγάλου συγκροτήματος της Αγγλικανικής Έκκλησίας, πού παρουσιάζει τὴν έξης βασική διαφορά ἀπὸ τὰ άναρίθμητα χριστιανικά γκρούπ τοῦ Προτεσταντικοῦ κόσμου. Μὲ έπὶ κεφαλής τούς Ἐπισκόπους της κατεδίκασε τὰς καταχρήσεις τοῦ Βατικανοῦ κατὰ τὸν 16ον αἰῶνα καὶ ἀπεσπάσθη ὁλόκληρη ἀπ' αὐτό. "Ετσι ἀπέφυγε τοὺς ἐξτρεμισμούς τοῦ Καλβινικοῦ Προτεσταντισμού καὶ κατὰ συνέπειαν τὸν κατατεμαχισμό και την έξαφάνισι μέσα στην χοάνη της ἐκκλησιαστικής άναρχίας. Προβάλλοντας σήμερα ή Καντερβουρία τὸ έπιχείρημα ότι βρῆκε τὸ θάρρος νὰ ξεφύγη ἀπὸ τὸν παπικὸ ζυγὸ χωρίς νὰ σδύση κάθε λογαριασμὸ τοὐλάχιστο μὲ τὴν διοικητικὴ παράδοσι τῆς Ἐκκλησίας, ζητάει νὰ τῆς ἀναγνωρισθῆ ὅτι ἀκολουθεῖ τὸ δρόμο τῆς συνέσεως καὶ τοῦ μέτρου. Είδικῶς τοῦτο είναι τὸ σημεῖο στὸ ὁποῖο θὰ διαφωνήση ὁ πιστός τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας. Μὰ ἔνας ἐπισκέπτης δὲν στέκεται στὶς ἐκκλησιαστικὲς διαφορές. 'Αφήνει την σκέψι νὰ πετάξη στὴν μακρυνὴ ἐκείνη ἐποχή, ποὺ ὁ φλογερός ἱεραπόστολος Αὐγουστίνος πήρε την έντολη ἀπό τὸν Πάπα Γρηγόριο νὰ φέρη τὸ Χριστιανικό μήνυμα στήν είδωλολατρική 'Αγγλία. Τότε ή 'Εκκλησία ηταν Μία καὶ ὁ "Αγιος Αὐγουστῖνος ένεργούσε κατά σαφή έντολή τοῦ προϊσταμένου του.

Οἱ πληροφορίες γιὰ τὴν ἀγριότητα τοῦ λαοῦ πρὸς τὸν ὁποῖο πήγαινε, ἢταν ἀπογοητευτικές. "Αν δὲν εἶχε συνηθίση τὸν ἑαυτό του στὴν ἀσκητικὴ πειθαρχία καὶ ἄν μιὰ φλογερὴ πίστις δὲν ἔκαιγε μέ-

σα του, θὰ ἦταν δυνατὸν νὰ ὑποχωρήση καὶ νὰ μὴν δεχθῆ τὴν ἐντολή. Μὰ προπαρασκευασμένος καὶ τὸ αἶμά του νὰ χύση ἀκόμα γιὰ τὴν ἱερή του πίστι, ὁ πιστὸς μοναχὸς ἡγήθηκε 40 καλογήρων καὶ ἔφθασε ἕνα πρωῖ τοῦ 597 στὸ ᾿Αγγλικὸ ΚΕΝΤ. Τὸ ταξείδι ἀποδείχθηκε καρποφόρο. Ὁ ἡγεμὼν τοῦ ΚΕΝΤ ἔτυχε νὰ ἔχη πάρη σύζυγο τὴν πριγκήπισσα Βέρτα, χριστιανὴ ἀπὸ τὸ Φραγκικὸ κράτος, καὶ ἔτσι φύλαξε μιὰ ἐξαιρετικὴ ὑποδοχὴ στοὺς ἱεραποστόλους.

Ο ETHELBERT ἔγινε Χριστιανὸς καὶ τὰ πρῶτα Χριστούγεννα μετὰ τὴν ἄφιξι τῆς ἀποστολῆς 10 χιλιάδες ἀπὸ τοὺς ὑπηκόους του βαπτισθήκανε στὸ ὄνομα τοῦ Χριστοῦ. Ἡλεκτρίζανε τὰ πλήθη οἱ καλόγηροι τοῦ 'Αγίου Αὐγουστίνου, πού ὅπως γραφικὰ παρατηρεί ὁ ίστορικός τοῦ 8ου αἰῶνος BEDE, περνούσανε τοὺς δρόμους ντυμένοι μὲ μαύρους μανδύες καὶ «φέροντες ένα μετάλλινο σταυρό γιὰ σημαία καὶ τὴν εἰκόνα τοῦ Κυρίου μας καὶ Σωτήρος, ζωγραφισμένη σὲ ἕνα πίνακα». "Ετσι μιὰν ἄνοιξι τοῦ 597 οἱ ᾿Αγγλοσάξονες τοῦ ΚΕΝΤ ἀκούσανε τὰ πρῶτα λόγια τής χριστιανικής άγάπης καὶ ἡ Καντερβουρία χρίσθηκε ώς πνευματικό κέντρο τῆς μεγάλης χώρας.

Τὸ πνευματικὸ ὅμως τοῦτο χριστιανικό κέντρο χρειαζότανε ένα μεγαλοπρεπή Καθεδρικό Ναό. Καὶ γιὰ τοῦτο ήταν φυσικό νὰ φροντίση ὁ "Αγιος Αὐγουστίνος, ὁ ὁποίος έν τῷ μεταξύ είχε δεχθῆ τὸ ἐπισκοπικό άξίωμα. Διάλεξε τὰ ἐρείπια ένὸς Ναοῦ, ὅπου διακόσια χρόνια πρίν τὴν ἄφιξί του οἱ Ρωμαῖοι κατακτηταὶ τοῦ τόπου λατρεύανε τὸν Θεό τους καὶ πάνω στὰ ἐρείπια αὐτὰ θεμελίωσε τὸν Ναό. Δὲν είναι βέβαια, δ σημερινός μεγαλοπρεπής Ναὸς τῆς Καντερβουρίας ό ἴδιος ὁ Ναὸς τοῦ 'Αγίου Αὐγουστίνου. Μιὰ ματωμένη ἐκκλησιαστική καὶ πολιτική Ιστορία πού ἀκολούθησε, ἕνας δραματικός άγώνας μεταξύ της βασιλικής έξουσίας που υφίστατο και της νέας δυνάμεως πού γεννήθηκε μὲ τὸν διορισμό τοῦ νέου Ἐπισκόπου, δὲν άφησαν στήν ροή τῶν αἰώνων τὸν πρώτο Ναὸ στὴν γαλήνη του. 'Αντίθετα. Τὸ δρᾶμα παίχθηκε μὲ κέντρο τὸν Ναό, τὸν ὁποῖο τὸ μῖσος τῶν κακῶν γκρέμισε πολλές φορὲς καὶ ἡ πίστις καὶ ὁ ἐνθουσιασμός ξανάχτισε πιό μεγαλοπρεπή. Πολύ σωστά έχει παρατηρήσει δ 'Αρχιεπίσκοπος LANG, ὅτι «ἡ μακρὰ ἱστορία εἶναι ἀποτυπωμένη στούς λίθους, στούς τάφους καὶ τὰ παράθυρα, μὰ χρειάζεται ἕναν έρμηνευτή».

Ένας ἀπὸ τοὺς θερμοὺς ᾿Αρχιεπισκόπους άνακαινιστάς τοῦ ίστορικοῦ Ναοῦ, εἶναι καὶ ὁ LAN-FRANC, τὸν ὁποῖο κατὰ τὸν 11ον αὶῶνα ἀνέβασε στὸ θρόνο ὁ βασιλεύς Γουλιέλμος ὁ Κατακτητής. <sup>3</sup>Ηταν μιὰ ἰσχυρή φυσιογνωμία. Ο βασιλεύς τὸν σεβότανε σὰν πατέρα, τιμούσε ώς δάσκαλο καὶ άγαπούσε σὰν ἀδελφό. Μὲ τὴν ὑποοτήριξι τοῦ βασιληᾶ ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος ἀνέλαβε νὰ χτίση μὲ Νορμανδικό λίθο, πού ἱστιοφόρα τὸν φέρανε ἀπὸ τὸ CAEN, τὸν Ναό, δημιουργώντας ἔτσι τὸ πρώτο Νορμανδικό οἰκοδόμημα τῆς Αγγλίας. Τὸ ἔργο του τὸ συνεχίσανε οί διάδοχοί του - καὶ μέσα σ' αὐτούς ὁ περίφημος "Ανσελμος κατά διαφόρους περιόδους καὶ πάντα μὲ τὸ ὄνειρο τῆς καλλιτερεύσεως. "Ετσι ό σημερινός μεγαλοπρεπής Καθεδρικός Ναός τῆς Καντερβουρίας μὲ τὶς τεράστιες καὶ τὶς καλλιτεχνικώτατες ἀψίδες, τὸ περίφημο ζωγραφιστὸ δυτικὸ παράθυρο, τὸ ώραιότατο CHOIR, τὴν κρύπτη, τοὺς δωμοὺς τῶν 'Αρχιεπισκόπων καὶ βασιληάδων ποὺ τὸν γεμίζουν, είναι τὸ ἀποτέλεσμα μιας σκληρής προσπαθείας καὶ έργασίας εὐσεβῶν ποὺ δραματισθήκανε ἕνα πραγματικό παλάτι γιὰ τὸν λατρευτό τῆς καρδιᾶς τους. Στὴν ὑποβλητικὴ ἀτμόσφαιρα τοῦ Ναοῦ, ή ψυχὴ ὑψώνεται σὲ ἀνάταση καὶ προσευχή. Κι' ὕστερα ή σκέψι πετά μὲ θαυμασμό στὰ πα-

#### Η ΓΡΑΜΜΑΤΙΚΉ ΕΙΣ ΤΗΝ ΕΚΠΑΙΔΕΥΣΙΝ

Είς τὰς ἐπισκέψεις τὰς ὁποίας κάμνω εἰς διάφορα σχολεῖα, ἀνακαλύπτω μερικούς διδασκάλους, οί όποῖοι εἶναι αἰχμάλωτοι τῆς Τεχνολογίας καὶ μερικούς άλλους οί όποῖοι αὐτεχειραφετήθησαν τελείως ἀπὸ τὴν Γραμματικήν. Οί πρώτοι καταναλίσκουν τὰς δυνάμεις των ὅπως διδάξουν στὰ παιδιά των τούς όρισμούς τῆς Γραμματικής καὶ τὰς γραμματικὰς έννοίας κατά τὸν ἰδικόν των τρόπον, ἐννοίας τὰς ὁποίας ἔχει ἀποκτήση τὸ παιδὶ ἀπὸ τὸ ἀμερικανικόν σχολείον. Οἱ δεύτεροι νομίζουν ότι μόνον μὲ τὴν ἀνάγνωσιν καὶ ἐξήγησιν τοῦ κειμένου ἀγγλιστί, χωρίς συστηματικήν διδασκαλίαν τῆς Γραμματικῆς, διδάσκεται ἀποτελεσματικῶς ή γλῶσσα. Δέν δμιλῶ διὰ τοὺς γονείς έκείνους οἱ ὁποῖοι ἐκλαμβάνουν ώς γραμματικήν μερικούς όρι-

Ύπὸ ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΒΑΒΟΥΔΗ

σμούς, τὶ λέγονται οὐσιαστικὰ καὶ τὶ λέγονται ἐπίθετα, πόσα εἶναι τὰ μακρὰ καὶ πόσα εἶναι τὰ βραχέα, καὶ ἐπηρεάζουν τοὺς διδασκάλους ὅπως διδάσκουν ἐκεῖνα τὰ πράγματα καὶ μὲ τὸν ἵδιον τρόπον τὰ ὁποῖα ἔμαθαν αὐτοί.

Καὶ εἰς τὰς δύο περιπτώσεις ἀνεκάλυψα ὅτι ὁ σκοπὸς τῶν γραμματικοπλήκτων καὶ τῶν χειραφετημένων δὲν ἐπιτυγχάνει. "Ηκουσα παιδιὰ νὰ λέγουν ὅτι τὰ μακρὰ εἶναι η καὶ ω, ἀλλ' ὅταν ἥρχετο ἡ στιγμὴ νὰ διακρίνουν τὸ μακρὸν καὶ τὸ βραχὺ εἰς τὴν λέξιν. τὰ ἔχαναν. Παιδιὰ τῆς ΣΤ΄. ὅταν τὰ ἡρώτησα πῶς θὰ ἔλεγαν ὅταν ἡ φράσις ποὺ εὐρῆκαν στὸ βιβλίο «τὸ νερὸ διοχετεύεται ἀπὸ σωλῆνα», φανερώνει ὅτι περνῷ ἀπὸ πολλούς . . . δὲν ἣσαν εἰς θέσιν νὰ

εὕρουν τὴν λέξιν σωλῆνας. "Ενα παιδὶ κατώρθωσε νὰ βρῆ τὴν λέξιν σωλήνους καὶ ἕνα ἄλο τὴν λέξιν PIPES. 'Ο διδάσκαλος τότε ἐστράφη πρὸς ἐμὲ καὶ εἶπεν ὅτι «δὲν ἐφθάσαμεν ἀκόμη εἰς τὴν τρίτην κλίσιν».

Μὲ ἄλλους λόγους, ἔπρεπε νὰ διεξέλθουν τὰ παιδιὰ ὅλην τὴν ὕλην ἀπ' ἀρχῆς καὶ νὰ φθάσουν, κατὰ τὸ ΣΤ΄ ἔτος, εἰς τὴν Τρίτην κλίσιν, ἄν προφθάσουν, διὰ νὰ μάθουν ὅτι ὁ πληθυντικὸς τοῦ σωλὴν κάμνει σωλῆνες.

Εύρῆκα καὶ διδασκάλους, οἱ όποῖοι δὲν διδάσκουν στὰ παιδιὰ γραμματικήν, βασιζόμενοι μόνον στὴν ἀνάγνωσιν καὶ ἐξήγησιν τῶν λέξεων καὶ εἰς ὅσην ἤμποροῦσαν συνομιλίαν. Ἡ όμιλία ὅμως τῶν παιδιῶν καὶ αἱ ἀπαντήσεις των δὲν ἔδωσαν τὴν ἐντύπωσιν ὅτι μανθάνουν καλλίτερον ἀπὸ ὅ,τι θὰ ἐμάν-

## (Συνέχεια έκ τῆς 8ης σελίδος)

ληά ἐκεῖνα χρόνια ποὺ τρεμουλιαστή ἡ φλόγα τοῦ χριστιανικοῦ φωτὸς στὸ λυχνάρι τῆς καρδιᾶς τοῦ 'Αγίου Αὐγουστίνου καὶ τῶν μοναχῶν του ἔφθασε στὴν μακρυνὴ τούτη χώρα κι' ἔγινε πίστις σωτήριος καὶ ζωηρὴ καλλιτεχνικὴ ἔμπνευσις, βρίσκοντας διέξοδο σὲ μεγαλοπρεπῆ τέχνη.

Τὸ ἱστορικὸ δρᾶμα τοῦ Ἰσραηλιτικού λαού συνδέεται σὲ μεγάλο μέρος μὲ τὸν λατρευτὸ Ναὸ τοῦ Σολομῶντος. 'Ο Ναὸς τῆς τοῦ Θεοῦ Σοφίας στὴν Κωνσταντινούπολι, ἀπετέλεσε γιὰ ἑκατονταετηρίδες όλόκληρες καὶ ἀποτελεῖ ἀκόμα, τὴν κολυμβήθρα μέσ' τὴν ὁποία άνανεώνεται ή χριστιανική ζωτικότης τῆς 'Ορθοδόξου Έλληνικῆς 'Ανατολής. Γιὰ χιλιάδες δὲ ὀρθόδοξο κόσμο ύπηρξε καὶ είναι ό νοσταλγικός τόπος μιᾶς ίερῆς όδοιπορίας. Κατὰ ἀνάλογο τρόπο δ Καθεδρικός Ναός τῆς Καντερβουρίας ἀποτελεῖ τὴν «Μητέρα Ἐκκλησία δλου τοῦ Κόσμου», γιὰ τούς 'Αγγλοσάξονας. "Οπως στὰ

παληὰ χρόνια, ἔτσι καὶ σήμερα, ἀπ' ὅλα τὰ μέρη τῆς γῆς ξεκινᾶνε γιλιάδες προσκυνηταί γιὰ νά λατρεύσουν τὸν Θεὸ κάτω ἀπ' τὴν μεγαλοπρεπή στέγη πού έχτισε ή εὐσέβεια τῶν πατέρων τους. Εἶναι πολλοί που αίσθάνονται το ίδιο μὲ τὸν στρατιώτη τοῦ τελευταίου πολέμου, ποὺ ἄφησε ἐκεῖ σ' ἕνα χαρτί γραμμένα αὐτὰ τὰ λόγια: «"Ημουνα αίχμάλωτος στήν 'Ιαπωνία τέσσερα χρόνια. "Ηρθα έδῶ νὰ εὐχαριστήσω γιὰ τὸν γυρισμό μου τὸν Θεὸ καὶ νὰ πῶ μιὰ προσευχή γιὰ τὴν ᾿Αγγλία καὶ τὴν Καντερβουρία».

Προσκυνηταὶ καὶ μεῖς στὸν τόπο αὐτό, μαγεμένοι ἀπ' τὴν γοητεία του, ξαναφέρνουμε στὴν σκέψι ἀπ' τὸ πλούσιο καὶ ἰστορικὸ καὶ ἀγωνιστικὸ παρελθὸν τῶν 'Αρχιεπισκόπων τῆς 'Ιερῆς Μητροπόλεως τὴν μορφὴ τοῦ Μάρτυρος ΑLPHEGE, ποὺ προασπίζοντας καὶ μαχόμενος γιὰ τὸ ποίμνιό του, σφαγιάσθηκε ἀπὸ ἄγρια στίφη Δανῶν κατακτητῶν. "Όταν οἱ δολοφόνοι μεθυσμένοι καὶ ἄγριοι τοῦ φωνάζανε: «λύτρα ἐπίσκοπε,

χρήματα ἐπίσκοπε», ἐκεῖνος ήρεμα καὶ ἡρωϊκά, σὰν ἄλλος μάρτυς Στέφανος, ἀπήντησε: «Δὲν ἔχω χρυσὸ καὶ ἄργυρο, μὰ μπορῶ νὰ σᾶς προσφέρω ἐλεύθερα τὴν γνώση τοῦ ένὸς κι' ἀληθινοῦ Θεοῦ». 'Ο ίερὸς ἀγώνας τοῦ 'Αρχιεπισκόπου THOMAS BECKET ἐναντίον τοῦ αὐθαιρεσιῶν τοῦ βασιλέως Έρρίκου τοῦ Βου, ὁ ὁποῖος εἶχε σὰν ἀποτέλεσμα τὸν σφαγιασμό του ἀπὸ τοὺς φίλους τοῦ βασιλέως έντὸς τοῦ ἴδιου τοῦ Ναοῦ, μᾶς ἔρχεται ἀκόμα στὸ μυαλό. "Ισως γιατὶ μοιάζει τόσο πολύ μὲ τὸν άγῶνα τοῦ Ἱεροῦ Χρυσοστόμου, ἐναντίον τῆς παντοδυνάμου αὐτοκράτειρας Εὐδοξίας...

"Η "Εκκλησία τοῦ Χριστοῦ μας ὑψώθηκε σὲ δένδρο καρποφόρο, γιατὶ ποτίσθηκε μὲ τὸ αἴμα τῶν μαρτύρων της. Πνεύματα μαρτύρων αἰσθανόμαστε νὰ φτερουγίζουν καὶ στὸν ἱερὸ τοῦτο τόπο καὶ γλυκειὰ ἡ ὑπόσχεσι τοῦ Κυρίου μας φτερουγίζει στὸν ἀέρα: «"Εν τῷ κόσμῳ τούτῳ θλίψιν ἔξεται, ἀλλὰ θαρσεῖτε, ἐγὼ νενίκηκα τὸν κόσμον».

θανον ἄν ἐδιδάσκοντο καὶ στοιχειώδη γραμματικήν.

Τὰ ἀνωτέρω δὲν εἶναι μονομερῆ φαινόμενα, ἀν καὶ ὑπάρχουν πολλοὶ ὁιδάσκαλοι καὶ διδασκάλισσαι, οὶ ὁποῖοι συνδυάζουν τὴν διδασκαλίαν τῆς γραμματικῆς μὲ τὴν διδασκαλίαν τῶν λέξεων κατὰ τρόπον μεθοδικὸν καὶ δεικνύουν ἀποτελέσματα. Διὰ τοῦτο ἐπιθυμῶ νὰ χαράξω μερικὰς λέξεις περὶ τῆς θέσεως τῆς Γραμματικῆς εἰς τὴν ἐκπαίδευσιν.

Ή Γραμματική φαίνεται νὰ μὴ ἢτο εὐχάριστον μάθημα εἰς τοὺς διδασκομένους, ἀκόμη καὶ ἀπὸ τὰς ἡμέρας κατὰ τὰς ὁποίας κατηρτίσθη ὡς ἐπιστήμη καὶ ἤρχισε νὰ διδάσκεται εἰς τοὺς ὑποψηφίους «γραμματικούς». Διεσώθη ἕνα ἐπίγραμμα, τὸ ὁποῖον ἀρχίζει ὡς ἑξῆς:

« Αρχή Γραμματικής έπτάστιχος έστι κατάρα».

Οἱ ᾿Αλεξανδρινοί, ὡς φαίνεται, ἤρχιζαν τὴν γραμματικὴν ἀπὸ τὴν Ἰλιάδα τοῦ 'Ομήρου, ἡ ὁποία ἀρχίζει μὲ ἑπτὰ δεινά.

«Τὸ πρῶτον μῆνιν φέρει, τὸ δεύ-(τερον Οὐλομένην

Τὸ τρίτον "Αλγεα πολλά», καὶ οὕτω καθεξῆς.

Τὸ ἐπίγραμμα καταλήγει: Πῶς οὖν σὺ γραμματικὸς ἐθέλεις γενέσθαι;

Σήμερον εἰς τὰ σχολεῖα τῶν κρατῶν, τὰ ὁποῖα ἔχουν προχωρήση εἰς τὰς Φιλοσοφικὰς καὶ Παιδαγωγικὰς μελέτας, ἡ Γραμματικὴ δὲν εἶναι πλέον ἡ φοβερὰ ἐκείνη ἐπιστήμη, ἡ ὁποία μὲ τὸ μεγαλόηχο ὄνομα «Τεχνολογία», ἐβασάνιζε τὸν μικρόκοσμον καὶ μετέβαλλεν «εἰς φυλακὴν τοὺς τοίχους τοῦ σχολείου». Ἡ νεωτέρα παιδαγωγικὴ παρουσιάζει τὴν Γραμματικὴν ὡς μέθοδον εὐχάριστον καὶ ἀποτελεσματικὴν πρὸς διδασκαλίαν τοῦ μηχανισμοῦ τῆς γλώσσης.

Εἰς τὰ ἰδικά μας σχολεῖα ὑπάρχουν διδάσκαλοι, οἱ ὁποῖοι διδάσκουν τὴν Γραμματικὴν ὡς ξεχωριστὴν ἀπὸ τὴν γλῶσσαν γνῶσιν, διὰ νὰ εὐχαριστήσουν τοὺς γονεῖς, οἱ ὁποῖοι θέλουν νὰ ἀκούσουν ἀπὸ τὰ παιδιά των ὅτι τὰ ἄρθρα εἶναι τρία, ὁ ἡ τό. Ύπάρ-χουν καὶ ἄλλοι, οἱ ὁποῖοι διδάσκουν τὴν Γραμματικὴν ὡς αὐτοτελὲς μάθημα, ὡς ἐπιστήμην, ὅπου δὲν ἠμπορεῖς νὰ προχωρήσης ἀν προηγουμένως δὲν μάθης τὰς προηγουμένας σελίδας. Διὰ νὰ μάθης τὰ ρήματα, πρέπει πρῶτα νὰ μάθης τὴν Α΄, τὴν Β΄, τὴν Γ΄ κλίσιν, τὰς ἀντωνυμίας, τὰ ἀριθμητικά, τοὺς κανόνας τονισμοῦ, καὶ τόσα ἄλλα.

ή νεωτέρα παιδαγωγική δὲν άπαιτεί νὰ ἀρχίση ἡ διδασκαλία τῆς Γραμματικῆς μὲ τὴν καθιερωμένην σειράν. Ήμπορεί ὁ διδάσκαλος νὰ ἀρχίση ἀπὸ τὰ ρήματα, νὰ διακόψη την διδασκαλίαν, νὰ στραφῆ πρὸς τὰ ὀνόματα καὶ νὰ ἐπιστρέψη ὀπίσω εἰς τὰ ρήματα. Βρῆκε λ.χ. τὸ παιδὶ τὴν λέξιν χῶμα; Ο διδάσκαλος δὲν περιμένει νὰ φθάση τὸ παιδὶ στὴν Τρίτη Κλίσι γιὰ νὰ διδάξη ὅτι πολλὰ λέγονται χώματα. Δὲν σταματᾶ ἕως ἐδῶ. Σχηματίζει τὰς κυριωτέρας πτώσεις. Χώμα, χώματος, χώματα, χωμάτων. Δίδει καὶ ἀκούει φράσεις μὲ τὴν λέξιν χῶμα. Εὐρίσκει καὶ ἄλλα ὀνόματα εἰς μα. Στρώμα, σώμα, χρώμα, κλπ. Παραπέμπει τὰ παιδιὰ εἰς τὴν οἰκείαν σελίδα τῆς Γραμματικῆς. 'Ορίζει μερικάς λέξεις ἀπὸ τὴν γραμματικήν νὰ κλίνουν τὰς κυριωτέρας πτώσεις καὶ νὰ τὰς γράψουν. Δὲν βασίζεται μόνον στὰ προφορικά. Γνωρίζει ότι τὸ παιδὶ πρέπει νὰ ἰδῆ τὰς λέξεις καὶ τὰς καταλήξεις καὶ νὰ τὰς γράψη, διὰ νὰ έντυπωθοῦν στὸ μυαλό του.

Μετὰ ἔνα ἢ δύο μαθήματα, ἀπαντᾶται πάλιν ἡ λέξις εἰς μα. Ὁ διδάσκαλος ὑπενθυμίζει πῶς κλίνονται τέτοια ὀνόματα, ἐρωτᾳ, ϐε-βαιώνεται ὅτι τὰ παιδιὰ τοῦ λοιποῦ δὲν θὰ λέγουν τοῦ στρωμάτου, ἀλλὰ τοῦ στρώματος, δὲν θὰ λέγουν τοῦ παπλωμάτου, ἀλλὰ τοῦ παπλώματος,

Μεθοδικὰ προχωρεῖ ὁ διδάσκαλος εἰς κάθε ὄνομα, μέχρις ὅτου ϐεβαιωθῆ ὅτι τὰ παιδιὰ χειρίζονται ὁρθῶς τὰς πτώσεις τῶν ὀνομάτων καὶ ἐπιθέτων εἰς ος, ον, ης, α, η, ια, εια, υς, υ, κλπ., χωρίς νὰ περιμένη νὰ μάθουν πρῶτα τούς κανόνας τοῦ τονισμοῦ. Πρωτίστως πρέπει να έξασφαλίση στὸ παιδί τὸν μηχανισμό τῆς γλώσσης. Τὸ βιβλίον ή Γραμματική, κάθε φορά θὰ χρησιμεύη ὡς πολύτιμον βοήθημα, ώς πηγή παραδειγμάτων ὄχι μόνον ὡς σκοπὸς τῆς παιδείας. "Οταν λέγωμεν γραμματικήν, συμπεριλαμβάνομεν παν βιβλίον τὸ ὁποῖον εἰσάγει μεθοδικά τάς γραμματικάς έννοίας καὶ τούς γραμματικούς τύπους. 'Ημπορεί νὰ περιέχη γραμματικήν καὶ τὸ 'Αναγνωσματάριον.

"Όταν τὸ παιδὶ φθάση εἰς ἀνωτέρας τάξεις, τότε είναι είς θέσιν νὰ μάθη ἐπιστημονικώτερον τὴν γραμματικήν. "Ηδη ὅμως, πρέπει νὰ ἔχη ἐξασφαλίση τὸν μηχανισμόν τῶν ὀνομάτων καὶ ρημάτων, καὶ ἐν γένει τῶν εὐχρήστων μερών τοῦ λόγου. Τότε προχωρεί εἰς τοὺς δυσκόλους τύπους καὶ εἰς τὴν συστηματικὴν κατανόησιν τῶν κανόνων τονισμοῦ. Χωρὶς τόνους ὑπῆρξε γλῶσσα, χωρὶς τύπους δεν ύπηρξεν. Έπομένως άναβάλλονται οἱ κανόνες τῶν τόνων διὰ τὰς μεγάλας τάξεις, ἐφ' όσον ὁ καιρός εἰς τὰ ἀπογευματινὰ εἶναι πολύ ὀλίγος.

Τὸ πρώτιστον καθῆκόν μας εἶναι νὰ διδάξωμεν εἰς τὰ παιδιά μας την Έλληνικην γλώσσαν. Έφ' όσον τὰ παιδιὰ γνωρίζουν τὰς κυριωτέρας γραμματικάς έννοίας άπὸ τὸ ᾿Αμερικανικὸν σχολεῖον ἢ άπὸ τὸ ᾿Αμερικανικὸν τμῆμα τοῦ Ήμερησίου, ας διδάξωμεν την γλώσσάν μας ὅπως διδάσκεται μία ξένη γλώσσα, ή Γαλλική ή ή Ίσπανική. "Ας ἀρχίσωμεν κ' ἡμεῖς μὲ τὰς κλίσεις καὶ τὰ ρήματα ταὐτοχρόνως καὶ μὲ λεξιλόγιον. "Οπου εἴμεθα ὑποχρεωμένοι νὰ μεταχειρισθώμεν γραμματικούς δρους, ώς λ.χ. ἐπίθετον, ἄρθρον, θέμα, λήγουσα, ας έξηγήσωμεν αὐτάς μὲ τὰς ἀντιστοίχους ἀγγλικὰς λέξεις, ADJECTIVE, ARTICLE, κλπ. καὶ ἄς προχωρήσωμεν διὰ νὰ μάθουν τὰ παιδιὰ πρῶτα τὴν γλῶσσαν καὶ ἔπειτα τὰς λεπτομερείας

#### O XAPAKTHP TOY KAHPIKOY

Ύπὸ Θ. ΘΑΛΑΣΣΙΝΟΥ, Θεολόγου - Ἱεροκήρυκος

"Όταν πρόκειται κανείς νὰ μελετήση όποῖος πρέπει νὰ εἶναι ὁ ύπεύθυνος άρχηγός μιᾶς άνθρωπίνης κοινωνίας, τὸ πρῶτον τὸ ὁποίον πρέπει νὰ κάμη εἶναι νὰ ἐρωτήση τὶ εἴδους κοινωνία εἶναι αὐτή. Ὁ πρωθυπουργός ένὸς κράτους πρέπει νὰ εἶναι ἔμπειρος εἰς τὰ πολιτικά, ὁ διαχειριστής τῶν συμφερόντων ένὸς οἰκονομικοῦ ὀργανισμοῦ πρέπει νὰ εἶναι ἐπιδέξιος οἰκονομολόγος. Ὁ πρόεδρος ένὸς πανεπιστημίου πρέπει νὰ εἶναι ἐνημερωμένος είς τὰ προβλήματα τῆς ἐκπαιδεύσεως, κλπ. Ὁ ἐπιδιωκόμενος σκοπός καθορίζει τὰ προσόντα τοῦ ἀρχηγοῦ.

'Εὰν ἐρωτήσωμεν τώρα ὁποῖος πρέπει νὰ εἶναι ὁ ἀρχηγὸς μιᾶς χριστιανικής Κοινότητος, ή ἀπάντησις πρέπει νὰ δοθή ἀπὸ τὸν χαρακτήρα και τον σκοπον τής Έκκλησίας. ή ἀναδρομή εἰς τὰς πρώτας ήμέρας του Χριστιανισμου, είναι χρήσιμος διὰ τὴν διασάφισιν της περιπτώσεως. Αί πρωτεύουσαι των ἐπαρχιων τῆς τότε Ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας ἣσαν γεμαται ἀπὸ έμπείρους στρατιάς, είς τὰς διαταγάς τῶν ὁποίων ὑπήκουον χιλιάδες ἀνθρώπων. ή τάξις ή ή ἀταξία τῆς κοινωνίας καὶ τῆς αὐτοκρατορίας ήσαν είς χειράς των.

Εἰς τὰς ἡγεμονικὰς αὐλὰς τῶν ποικιλωνύμων πολιτικῶν ἡγετῶν, διεσταυρώνοντο οἱ ἔχοντες πολιτικὴν πεῖραν. Εἶχον ὅλοι ἔτοιμα σχέδια εἰς τὸ χαρτί, μειδιάματα εἰς

τὰ χείλη, ἄψογον ὀρθότητα εἰς τοὺς τρόπους καὶ στιλέττα κάτω ἀπὸ τὸ μανίκι.

Οἱ σοφοὶ τῆς ἐποχῆς ἐδιάβαζαν εἰς τὰς βιβλιοθήκας, συζητοῦσαν στοὺς δημοσίους κήπους, ἐδίδασκον ἀπὸ τὰς ἔδρας, καθ' δν χρόνον ἀηδιασμένοι ἀπὸ τὴν χρεωκοπίαν τοῦ ἑαυτοῦ των καὶ τοῦ ἔργου των, τὰ βράδυα ἐτσούγκριζον τὰ ποτήρια τους εἰς τὰς αὐλὰς τῶν πλουσίων καὶ ἐπερίμεναν τὴν ἀνατολὴν τῆς ἄλλης ἡμέρας, διὰ νὰ ξαναπάρουν τὸ ὕφος τῆς σοβαρότητος καὶ τῆς . . . ἀρετῆς.

Οἱ κληρικοὶ τῶν διαφόρων εἰ-δωλολατρικῶν θρησκειῶν, εἶχον γιὰ ὅλους καλὰ λόγια, ἀπὸ ὅλους κάποια μικρὰ ἐλπίδα, ἣσαν ἕτοιμοι νὰ διαβιβάσουν σὲ κάθε ἰσχυρὸ τὴν εὐλογίαν τῶν θεῶν καὶ σὲ κάθε ἀποτυχημένο τὴν κατάρα των.

"Ολοι ὅσοι ἐνόμιζον ὅτι ὁ ἀστερισμός των ἐπάνω εἰς τὸν οὐρανὸν έγραφε κάποιο καλὸ μέλλον γι' αὐτούς κάτω στὴν γῆ, καὶ θεωροῦσαν ἀπαραίτητο τὸν ἑαυτό τους γιὰ τὴν ὁμαλὴ λειτουργία τῆς ἀνθρωπίνης ζωῆς, προτοῦ σώσουν τὴν ἀνθρωπότητα, ἔσπευδαν νὰ σώσουν πρώτα την θέσιν των. Πώς θὰ ἦτο ἄλλωστε δυνατὸν νὰ ἀφελήσουν τούς ἄλλους, ἐὰν παρέμενον ἄσημοι, λησμονημένοι καὶ πτωχοί; "Ετσι κρατούσαν τὰς θετικωτέρας ύπηρεσίας των γιὰ κάποια καλλιτέρα ἡμέρα, ὁπότε αί περιστάσεις θὰ ἦσαν εὐνοϊκώτεραι. Έν τῷ μεταξύ, ὁ καιρὸς περνοῦσε, αί εὐνοϊκαὶ περιστάσεις διὰ τὴν ἐφαρμογὴν σωτηρίων σχεδίων δὲν ἐνεφανίζοντο ἢ καὶ ἄν παρουσιάζοντο, καθίστων περιττήν πλέον τὴν ἐφαρμογήν, ἀφοῦ τὰ πράγματα ήδη πήγαιναν καλλίτερα καὶ μὲ τὸν τρόπον αὐτόν, οἱ μὲν «παράγοντες» τῆς προόδου ἐξεκοκκάλιζαν τὰ μερίδια ποὺ τοὺς εἶχε πετάξη ή μοίρα, ή δὲ πρόοδος τραβοῦσε τὸ ἀμάξι, ὅπου ὅλοι τους <del>ήσαν καθισμένοι, σὲ δρόμους ποὺ</del>

κανεὶς δὲν ἦτο εἰς θέσιν νὰ κοντρολάρη.

Τότε ἐνεφανίσθη ὁ Χριστός. Ἡ έξωτερική του έμφάνισις δέν ίκανοποίησε κανέναν ἀπὸ τοὺς ἐξ ἐπαγγέλματος ἐκλεκτούς ποὺ ἀνέφερα προηγουμένως. ή είλικρίνειά του ἐκρίθη ἀπρόσφορος διὰ τὴν διοίκησιν, ή πραότης του οὐτοπία ἀπὸ τοὺς νικητὰς στρατηγούς, ή σοφία του ύπερβολικά άπλη ἀπὸ τούς είδικούς ἐπιστήμονας καὶ ἡ θρησκεία του αντιεκκλησιαστική, ἀπὸ τοὺς θρησκευομένους. Τότε «συμβούλιον έλαβον οἱ άρχιερεῖς, ἵνα αὐτὸν ἀπολέσωσι». Τὰ σχέδια κατεστρώθησαν είς τὰς αὐλὰς τοῦ Κυρίου, στὴν Ἱερουσαλήμ, ἡ πολιτική έξουσία «διεφωτίσθη» καταλλήλως. Μερικοί δημαγωγοί έφανάτισαν τοὺς ὄχλους καὶ ὁ Χριστὸς άνηρτήθη ἐπάνω εἰς τὸν Σταυρόν. Οἱ ἐκλεκτοὶ τῶν ἀνθρώπων εἶχαν κάμει ὅ,τι μποροῦσαν γιὰ τὸ καλὸ τοῦ λαοῦ. Καὶ ὅταν ἡ σφραγίδα τοῦ μνημείου ἐπεκύρωσε τὴν «ἀποτυχία» τοῦ σταυρωθέντος καὶ τὸν θρίαμβον τῶν σταυρωτῶν, τότε ἀντεστράφησαν οἱ ὅροι. Ἡ ὑπόλοιπος ίστορία είναι γνωστή.

Έκεινο πού έχει όμως σημασίαν, είναι ότι ή ίστορία ἐπαναλαμβάνεται. Στὴν Βυζαντινὴ έποχὴ οἱ αὐτοκράτορες έθεολογοῦσαν καὶ οί θεολόγοι πολιτικολογοῦσαν. Σήμερα πολλές φορές ζητοῦμε ήθική ἀπὸ ἕνα ἡθοποιό, ἡθοποιῖα ἀπὸ ἕνα στρατηγό, στρατηγική ἀπὸ ἕνα πολιτικό καὶ πολιτική ἀπό ἕνα έκκλησιαστικό. Τώρα τὶ εἶναι ἡ ήθική, ή ήθοποιΐα, ή στρατηγική καὶ ἡ πολιτικὴ πού ζητοῦμε, αὐτὸ είναι δύσκολο ἢ μᾶλλον ἀδύνατον νὰ δρισθή. Τὸ ἐλάττωμά μας ἴσως είναι ότι όλοι πολιτικολογούμε. Δὲν μᾶς ἐνδιαφέρει ἡ ἀλήθεια, ἀλλὰ ἡ σκοπιμότης. Ο Σωκράτης κάπου παρομοιάζει τὴν κοινὴν γνώμην μὲ ἕνα θηρίο, καὶ τὸν δημαγωγό μὲ θηριοδαμαστήν. Έὰν οὐρλιάζη τὸ θηρίο, οὐρλιάζει καὶ δ θηριοδαμαστής, ἐὰν μουγκρίζη έκεῖνο, μουγκρίζει καὶ αὐτός, καὶ **ὅταν ἡ συνεχὴς ἄσκησις τὸν ἐξο**μοιώση τελείως μὲ τὸ θηρίο, τότε (Συνέχεια είς τὴν 16ην σελίδα)

τοῦ γραπτοῦ λόγου, κανόνας τονισμοῦ καὶ όρισμούς.

Αἱ γραμματικαὶ ἔννοιαι εἶναι αἱ ἴδιαι εἰς ὅλας τὰς γλώσσας. "Οσα εἶναι οὐσιαστικὰ εἰς τὴν 'Ελληνικήν, εἴναι καὶ εἰς τὴν 'Αγγλικήν. "Όταν ἀναστενάζη κανείς, δὲν ἀναστενάζει ἀγγλιστὶ ἢ ἑλληνιστί. "Ας μὴ κάμωμεν αὐτὸ ποὺ ἔκαμεν ἕνας μεταφραστὴς ἑνὸς μυθιστορήματος, ὁ ὁποῖος ἔγραψεν: «"Αχ, ἀνεστέναξεν ὁ κόμης ἱσπανιστί»!

#### ΑΠΟΨΕΙΣ ΚΑΙ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ

#### ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΕΠΙΣΚΕΨΙΣ

ΕΙΣ ἄλλην σελίδα τοῦ «Παρατηρητοῦ» ἀναδημοσιεύεται ἀπὸ τὸ «NEW YORK TIMES» ἀνταπόκρισις ἐκ Κωνσταντινουπόλεως διὰ τὴν ἱστορικὴν ἐπίσκεψιν τοῦ Παναγιωτάτου Οἰκουμενικοῦ ἡμῶν Πατριάρχου εἰς τὴν 'Αγίαν Σοφίαν διὰ πρώτην φορὰν ἀπὸ τῆς ἐποχῆς τῆς Τουρκοκρατίας. 'Η 'Αγία Σοφία εἶναι τὸ τιμιώτερον καὶ ἱερώτερον σύμβολον τοῦ 'Ελληνοχριστιανικοῦ πολιτισμοῦ καὶ ἡ ἀποξένωσίς της προεκάλεσεν ἀθεράπευτον τραῦμα εἰς τὴν καρδίαν καὶ τὴν συνείδησιν τοῦ 'Ελληνος. Διὰ τοῦτο ἡ εἴδησις αὕτη ἐνεποίησεν ἀνέκφραστον συγκίνησιν καὶ ἐχαιρετίσθη μὲ ἀπροσποίητον χαράν.

'Ιδιαιτέρως οἱ ὁμογενεῖς τῆς 'Αμερικῆς, οἱ ὁποῖοι ἔχουν προσωπικὴν πεῖραν τοῦ μεγαλεπηβόλου πνεύματος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ. κ. 'Αθηναγόρα, ἐκλαμβάνουν τὴν ἐπίσκεψιν αὐτὴν ὡς ἐλπιδοφόρον ἀπαρχὴν νέας φάσεως εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς ἐπωφελοῦς καὶ καρποφόρου ἑλληνοτουρκικῆς φιλίας, ἐπ' ἀγαθῷ τῆς 'Αγίας ἡμῶν 'Εκκλησίας. 'Ο «'Ορθόδοξος Παρατηρητής», τέκνον καὶ τοῦτο πνευματικὸν τῆς Α. Παναγιότητος, χαιρετίζει τὴν εἴδησιν τῆς Πατριαρχικῆς ἐπισκέψεως μὲ ἀνεπιφύλακτον ἐνθουσιασμόν.

+ + +

#### ΧΟΡΟΕΣΠΕΡΙΔΕΣ

 $\Delta$ l' ὅλου σχεδὸν τοῦ ἔτους - ἐξαιρέσει τῶν καλοκαιρινών μηνών - αί Κοινότητές μας, ή μία μετά τήν άλλην, δργανώνουν τὰς χοροεσπερίδας των. Καὶ αί χοροεσπερίδες αὐταὶ ἀποτελοῦν ἀσφαλῶς σπουδαίας εὐκαιρίας συγκεντρώσεως καὶ άλληλογνωριμίας τῶν ὁμογενῶν. ᾿Απὸ οἰκονομικῆς δὲ πλευρᾶς, συμβάλλουν σημαντικώς είς την βελτίωσιν τών προσόδων τῶν Κοινοτήτων, αἱ ὁποῖαι, μὲ τὴν άλματώδη άνοδον τοῦ τιμαρίθμου καὶ τὴν συνεχῶς αὔξουσαν στενότητα τοῦ χρήματος, εὑρίσκονται συχνὰ εἰς δύσκολον θέσιν. Διὰ τοῦτο καὶ ἡ Ἐκκλησία μας ὅχι μόνον τὰς ἀνέχεται, ἀλλὰ καὶ φροντίζει διὰ τὴν ἐπιτυχίαν των. Όμολογουμένως δέ, αί Κοινότητες, κατὰ κανόνα, προσπαθοῦν νὰ δίδουν εἰς τὰς χοροεσπερίδας των όσω τὸ δυνατὸν ἀξιοπρεπεστέραν καλλιτεχνικήν ἐμφάνισιν. Εν τούτοις, ὑπάρχουν καὶ περιπτώσεις, εὐτυχῶς ὀλίγαι, κατὰ τὰς ὁποίας εἴτε στοιχεία ἄσεμνα είσχωροῦν εἰς τὸ πρόγραμμα, εἴτε ή ἐκτέλεσις μερικῶν τμημάτων του ἀνατίθεται εἰς καλλιτέχνας μή σεβομένους ἐπαρκῶς τὸν ἑαυτόν των καὶ τὴν τέχνην. Τότε, φυσικά, ἡ ἐντύπωσις εἶναι δλεθρία, τόσον διὰ τὴν ὀργανοῦσαν τὴν χοροεσπερίδα Κοινότητα, ὅσον καὶ διὰ τὴν ἀνεχομένην τὴν ἀσχημίαν αὐτὴν Ἐκκλησίαν. Χρειάζεται ἑπομένως, ἐξαιρετικὴ προσοχὴ ἐκ μέρους τῶν ὀργανωτικῶν Ἐπιτροπῶν, ὥστε νὰ μὴ μεταβληθῆ ἡ χοροεσπερὶς εἰς αἰτίαν κακοῦ μᾶλλον παρὰ καλοῦ, νὰ μὴ ἐκπέση εἰς τὴν συνείδησιν τοῦ κοινοῦ, καὶ νὰ μὴ ἀναγκασθῆ ἐνδεχομένως ἡ Ἐκκλησιαστική μας ᾿Αρχὴ ἐξ αὐτῶν τῶν πραγμάτων νὰ τὴν ἀπαγορεύση.

#### ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΔΙΑΚΟΝΙΑ

ΜΕΤΑ μακροχρονίους πειραματισμούς, ή 'Αποστολική Διακονία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ελλάδος εδρεν, ἐπὶ τέλους, τὸν ἄνθρωπόν της καὶ τὸν δρόμον της. Κατά τὰ τελευταῖα πέντε ἔτη, ὑπὸ τὴν φωτεινὴν καθοδήγησιν τοῦ ἀξίου Διευθυντοῦ της κ. Βασιλείου Βέλλα, Καθηγητοῦ τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, ἐγκαινίασε δημιουργικώτατον πρόγραμμα, τοῦ ὁποίου τὰ ἀγαθὰ ἀποτελέσματα ἔχουν γίνει εὐεργετικῶς αίσθητὰ ἐν Ἑλλάδι. Ἡ προσοχὴ ἐστράφη ἐντατικὴ καὶ συνεκεντρώθη δλόκληρος ἐκεῖ, ὅπου ἡ ἀνάγκη ητο πλέον αἰσθητή καὶ πλέον ἐπείγουσα. Καὶ ή ἀνάγκη ήτο διπλή: ἔλλειψις ποσοτική καὶ ποιοτική ἐκκλησιαστικών έργατών, έλλειψις καταλλήλων καί ἐπαρκῶν ἐφοδίων. Παρὰ τοὺς ἐντελῶς περιωρισμένους πόρους, παρά τὰς ἐξόχως ἀνωμάλους περιστάσεις, κατεστρώθησαν εὐρύτατα σχέδια ἐργασίας καὶ έλήφθησαν μέτρα δραστικά, ώστε αἱ ἐλλείψεις νὰ καλυφθούν τὸ συντομώτερον καὶ κατὰ τὸν πλέον ένδεδειγμένον τρόπον. Έπεστρατεύθησαν οί πνευματικοί παράγοντες τῆς χώρας, Κληρικοί καὶ λαϊκοί, είς μίαν άνευ προηγουμένου συγγραφικήν έξόρμησιν, ή όποία ἀπέδωσε μέχρι στιγμής πληθύν περισπουδάστων ἔργων, τόσον ἐκλαϊκευτικῶν ὅσον καὶ σοβαροτέρου χαρακτήρος. Παραλλήλως πρός τοῦτο, διὰ τῆς δημιουργίας Σχολῆς Ἱεροκηρύκων, Κατηχητών καὶ Ἐξομολόγων, πρὸς καταρτισμὸν καταλλήλων στελεχών, προεκλήθη νέα άνθησις τοῦ Κηρύγματος, τῆς Κατηχήσεως καὶ τῆς Ἱερᾶς Ἐξομολογήσεως καὶ παρήγορος ἀφύπνισις τοῦ ὑγιοῦς θρησκευτικοῦ φρονήματος τοῦ λαοῦ. Τελευταίως, ώς έπιστέγασμα της όλης κινήσεως, έτέθη ὁ θεμέλιος λίθος τής Σχολής Διακονισσών, πρός δημιουργίαν ώργανωμένου σώματος εὐσεδῶν καὶ φωτισμένων γυναικών, διὰ τών ὁποίων ἡ Ἐκκλησία θὰ μεταδίδη τὸ σωτήριον φῶς της πρὸς τοὺς ἀκολουθοῦντας τὸν σκοτεινὸν τῆς ἀμαρτίας δρόμον καὶ τὴν παρηγορίαν τοῦ Εὐαγγελίου παντοῦ, ὅπου ὁ πόνος καὶ ή συμφορά πιέζουν χριστιανικά στήθη, θά ἐπιδιώκη δὲ τὴν ἀνεύρεσιν καὶ ἐπιστροφὴν τῶν ἀπολωλότων προβάτων είς τὴν μάνδραν τοῦ Χριστοῦ. "Εργον τοιούτον, ὄντως τιμών την Ἐκκλησίαν μας, δικαιούται νὰ ἀναμένη ὄχι μόνον τὴν ἐκτίμησιν καὶ τὸν θαυμασμόν τοῦ κοινοῦ, ἀλλὰ καὶ τὴν ἠθικὴν καὶ ύλικήν συμπαράστασιν παντός δυναμένου.

#### Η ΦΩΝΗ ΤΩΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΩΝ

## Τί Γράφει διὰ τὸ Δεκαδολλάριον ὁ Κοινοτικὸς Τύπος

Μὲ πολὺν ἐνθουσιασμὸν καὶ θαυμαστήν πειστικότητα ἀνεπτύχθη καὶ ἐσχολιάσθη ἀπὸ τὰς στήλας τῶν Κοινοτικῶν Δελτίων ἡ ἱστορικὴ ἀπόφασις τῆς Κληρικολαϊκῆς Συνελεύσεως τοῦ Σαὶντ Λούης διὰ τὸ Δεκαδολλάριον. ᾿Απὸ τὸ πλῆθος τῶν ἀνακοινώσεων καὶ τῶν ἄρθρων ποὺ ἐφιλοξένησεν ὁ Κοινοτικὸς Τύπος, ὁ «᾿Ορθόδοξος Παρατηρητής» ἀναδημοσιεύει προχείρως μερικὰ ἀποσπάσματα χάριν τῶν ἀναγνωστῶν του.

«Η ΗΧΩ ΤΟΥ ΚΑΘΕΔΡΙΚΟΥ ΝΕΑΣ ΥΟΡΚΗΣ», (Δεκέμβριος 1950): «... τὸ ζήτημα τὸ ὁποῖον ἀπησχόλησε πολὺ τοὺς συνέδρους, ήτο τὸ οἰκονομικόν. Πρὸ πάντων ή τροπὴ τοῦ ἐνὸς δολλαρίου εἰς δέκα διὰ κάθε μέλος τῶν Κοινοτήτων. "Όταν σκεφθἢ κανεὶς ὅτι μὲ τὸ ποσὸν αὐτὸ θὰ καλυφθοῦν αἱ πολυποίκιλαι ἀνάγκαι τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ μας ὀργανισμοῦ, τότε θὰ πεισθἢ καὶ ὁ ἴδιος καὶ θὰ θελήση νὰ μεταδώση καὶ εἰς τοὺς ἄλλους τὴν ὡφελιμότητα τοῦ μέτρου αὐτοῦ...»

«EVANGELISMOS», τῆς ὁμωνύμου Έλληνικής Κοινότητος έν BALTIMORE, MD., 5 'I avouapi-τὴ κατ' ἀρχὰς μᾶς ἐξέπληξεν ὅλους. "Όταν ὅμως κανείς μελετήση τὸ ζήτημα μὲ συμπάθειαν καὶ λογικήν, θὰ καταλήξη εἰς τὸ συμπέρασμα, ότι ή ἀπόφασις αύτη ήτο μέτρον ἐπάναγκες, τὸ ὁποῖον πρέπει νὰ ληφθη, ἄν θέλωμεν νὰ έχωμεν ἐκκλησιαστικὴν ὀργάνωσιν άξίαν τοῦ Ελληνικοῦ ὀνόματος καὶ τῆς θέσεως ποὺ ἔχει καταλάβει ό Ελληνισμός μέσα είς τὴν 'Αμερικανικήν κοινωνίαν».

«ΤΗΕ ΑΝΝΟΝΟΙΑΤΙΟΝ ΗΕ-RALD», τῆς Κοινότητος PENSA-COLA, FLA., (VOL. 2, Νο. 3.): « . . . . Πιστεύομεν ἀκραδάντως ὅτι ἡ πρόοδος τῆς Ἐκκλησίας μας ἐν ᾿Αμερικῆ ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴν ἐπιτυχίαν τοῦ νέου τούτου θεσμοῦ. Ἐὰν σκεφθῶμεν σοβαρῶς, θὰ ἀντιληφθῶμεν ὅτι τὰ μεγάλα ἔργα δὲν πραγματοποιοῦνται μὲ πεντάρες. Μόνον διὰ γενναίας ὑλικῆς προσφορᾶς θὰ πραγματοποιηθῆ τὸ βαρυσήμαντον ἔργον τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς. "Ολοι μας, ὅθεν, πρέπει ἀπαραιτήτως νὰ ὑποστηρίξωμεν τὸ νέον ψήφισμα πρὸς δόξαν τῆς 'Εκκλησίας μας ἐν 'Αμερικῆ».

«Ο NEOLOGOS», τῆς Ἑλληνικῆς Κοινότητος 'Αγίου Γεωργίου, ΤΟΡΟΝΤΟ, CANADA, (Ίανουάριος 1951): « . . . "Ισως φανοῦν σὲ μερικούς ὅτι τὰ δέκα δολλάρια είναι πολλά. Θὰ ἀπαντήσωμεν άμέσως ότι όχι μόνον δὲν εἶναι πολλά, ἀλλ' ἀπ' ἐναντίας, εἶναι ὀλίγα. Διὰ νὰ ἀντιληφθῶμεν τὴν πραγματικήν άξίαν τοῦ θεσμοῦ αὐτοῦ, πρέπει νὰ ἀντιμετωπίσωμεν τὴν γυμνὴν ἀλήθειαν . . . 'Απὸ τὴν 'Αρχιεπισκοπὴν τὰ περιμένομεν όλα, άς την βοηθήσωμεν λοιπὸν νὰ πραγματοποιήση τὸ μεγαλεπήβολον πρόγραμμά της . . . . "Όσα καὶ ἄν κάμη ὁ "Ελλην τοῦ έξωτερικοῦ διὰ τὴν θρησκείαν του καὶ τὴν γλῶσσάν του, ποτὲ δὲν θὰ είναι άρκετά. Εύρισκόμεθα είς περιβάλλον ποὺ εἶναι πολὺ ἐλεύθερον καὶ βαδίζομεν δλοταχῶς πρὸς τὴν ἀφομοίωσιν. Διὰ νὰ σταματήσωμεν έδω πού εἴμεθα, δὲν θὰ ήμπορέσωμεν, ἐὰν δὲν συνεχίσωμεν τὸν ἀγῶνα . . . Βάλε καὶ σὺ μιὰ ἀκόμη πέτρα καὶ ἕνα ἀκόμη άγκωνάρι στὸ μεγάλο αὐτὸ οἰκοδόμημα, που δνομάζεται ΟΡΘΟ-ΔΟΞΙΑ. Αὐτὸ δὲν εἶναι ὑποχρέωσις δική σου καὶ δική μου, ἀλλὰ καθήκον ίερὸν ὅλων μας».

ST. NICHOLAS HERALD, St. Louis, Mo., Dec. 1950.—"The delegates passed legislation raising the dues paid to the Archdiocese to ten dollars, effective with 1951. These ten dollars would be paid

only by the member of the family who actually held membership in his Community. The dire need for these increased funds was stressed by Archbishop Michael in a direct appeal to the clergy and laymen that the Greek Orthodox Church must progress to new heights in America."

MINNEAPOLIS HELLENIC HERALD, Jan. 1951.—"Let it be said that the laymen spoke more than the clergy did. They passed decisions which may seem severe to us, but which are necessary if our Church is to advance. One of these decisions is the ten dollar donation that the Archdiocese will ask this year from every person that pays dues to a local church. For all who were at the conference had to acknowledge that one of the reasons why our Church has not progressed is that it is woefully short of funds. . . . The St. Louis conference adopted a progressive program which the Church cannot carry out at the moment because it lacks funds. It is only by the ten dollar yearly donation of every member that this program can be put into effect. . . . An orphanage for girls, a boy's town, a poor house, an old people's home, a missionary society, religious literature, schools for christian education, a strong youth organization, and a relief fund for priests. These are only some of the many benefits that your yearly ten dollars will give to your church. Where can ten dollars become a greater power for good? Where can your money serve Christ more? . . . . Brethren, you are the church. Your representatives at St. Louis decided that Church must advance. Your representatives decided that if the church is to push ahead it needs power and that power is money. . . . . "

### Έκκλησιαστική Κίνησις

#### ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗ ΑΜΕΡΙΚΗΣ

- Ο Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος, μεταβάς τὴν 30ὴν Δεκεμβρίου, ἀεροπορικώς είς Πίττσμπουργκ, Πενσυλβανίας, έχοροστάτησεν κατά τὸν Μ. Έσπερινόν, εἰς τὸν Ἱ. Ναὸν τοῦ Αγίου Νικολάου καὶ ὡμίλησεν καταλλήλως. Τὴν ἑπομένην, Κυριακήν, έλειτούργησε καὶ ἐκήρυξεν είς τὸν Ί. Ναὸν τῆς Αγ. Τριάδος.

- Ἐπ' εὐκαιρία τοῦ Νέου "Eτους, ωμίλησεν από του ραδιοφωνικοῦ δικτύου C.B.S. τὴν Κυριακήν, περὶ ὥραν 10:30-11 π.μ. καὶ διεβίβασε άγγλιστὶ τὰς εὐχὰς τῆς Ἐκκλησίας πρὸς τὸν ᾿Αμερικανι-

κὸν λαόν.

-Κατά τὴν ἐν Πίττσμπουργκ παραμονήν του, προήδρευσε συνεδριάσεως των άντιπροσώπων 20 Κοινοτήτων τῆς περιφερείας τοῦ Πίττσμπουργκ καὶ ώμίλησεν ἐπὶ τοῦ νέου προγράμματος τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπής.

-Τῆ πρώτη τοῦ ἔτους, ἐλειτούργησεν είς τὸν Καθεδρικὸν Ναὸν Νέας Ύόρκης. Περὶ τὸ τέλος δὲ τῆς Θείας Λειτουργίας, ἐτελέσθη δοξολογία καθ' ήν ωμίλησε κα-

ταλλήλως.

-Τὴν 5ην τοῦ ἰδίου μηνός, εὑρίσκετο είς Τάρπον Σπρίνγκς, καὶ τὴν ἑπομένην ἐλειτούργησεν εἰς τὸν Ί. Ναὸν τοῦ Αγ. Νικολάου. Μετά δὲ τὸ τέλος τῆς Θείας Λειτουργίας καὶ τοῦ 'Αγιασμοῦ, ἐπηκολούθησεν ή τελετή τῆς καταδύσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ, εἰς τὸν συνήθη κόλπον. Πρὸς τὸ συγκεντρωθέν πληθος, δ Σεβασμιώτατος ωμίλησεν άγγλιστί.

-Τὴν ἰδίαν ἡμέραν, ὁ Σεβασμιώματος παρεκάθησεν είς δείπνον, παρατεθέν ύπὸ τῆς Κοινότητος πρός τιμήν του, καὶ κατά τὸ ὁποῖον ωμίλησεν άγγλιστί και έλληνι-

-Τὴν ἑπομένην, 7ην τοῦ μηνός, έλειτούργησεν είς τὸν Ἱ. Ναὸν της ώς άνω Κοινότητος, ἐπ' εὐκαιρία της έορτης τοῦ 'Αγίου 'Ιωάννου. Περί τὸ τέλος δέ, ἐκήρυξε τὸν Θεΐον λόγον.

--Τὴν ἰδίαν ἡμέραν μετέβη εἰς την προκυμαίαν, ὅπου ηὐλόγησε τὰ πλοιάρια τῶν ὁμογενῶν.

-Τὴν 8ην τοῦ μηνός, μετέδη εἰς Τάμπα και ἐπεσκέφθη τὴν Ἑλληνικήν Κοινότητα, είς την γενομένην δὲ συγκέντρωσιν, ὡμίλησε πατρικώς.

-Τὴν 12ην τοῦ μηνός, μετέβη εἰς Τζάκσονβιλ καὶ ἐχοροστάτησεν είς τὸν Ί. Ναὸν τῆς Κοινότητος κατὰ τὸν ἑσπερινόν, περὶ τὸ τέλος τοῦ ὁποίου ὡμίλησε καταλλήλως.

-Τὴν 13ην τοῦ μηνός, ἐπεσκέφθη την Έλληνικην Κοινότητα της 'Ατλάντα, Γεωργίας, ἐχοροστάτησε κατά τὸν Μέγαν Έσπερινὸν τοῦ Σαββάτου, καὶ ἐλειτούργησε τὴν ἑπομένην, κηρύξας τὸν Θεῖον λόγον.

-Κατά τὴν ἐν ᾿Ατλάντα διαμονήν του, ὁ Σεβασμιώτατος ἐπεσκέφθη τὸν Κυβερνήτην καὶ τὸν Δήμαρχον τῆς πόλεως, ἐν συνεχεία δὲ, μετέ-βη εἰς τὸ Κοινοβούλιον καὶ διὰ σχετικής προσευχής, ήνοιξε τάς

έργασίας του.

-Τὴν 17ην τοῦ μηνός, προήδρευσε τής πρώτης συνεδριάσεως τοῦ νεοεκλεγέντος Μικτοῦ Συμβουλίου, καθ' ήν συνεζητήθησαν διάφορα ζητήματα μεγίστης σπουδαιότητος, διὰ τὴν Ί. ᾿Αρχιεπισκοπὴν καὶ γενικῶς διὰ τὴν πρόοδον τῆς Ελληνικῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας έν 'Αμερική.

-Τήν 18ην μεταβάς είς Βοστώνην, παρευρέθη είς συνεδρίασιν τῶν ἀντιπροσώπων ὅλων περίπου τῶν Κοινοτήτων τῆς Νέας ᾿Αγγλίας. Ό Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος, διὰ μακράς καὶ διαφωτιστικής όμιλί. ας, κατετόπισεν ἄπαντας τοὺς ἀντιπροσώπους περί του νέου οίκονομικού προγράμματος τῆς 'Αρχιεπισκοπής.

-Τὴν ἰδίαν ἡμέραν προήδρευσε συνεδριάσεως τῆς Ἐφορείας τῆς Θεολογικής Σχολής, καθ' ήν συνεζητήθησαν διάφορα φλέγοντα ζητήματα καὶ ἐλήφθησαν σχετικαὶ

ἀποφάσεις.

Τὴν Κυριακήν, 21ην τοῦ μηνός. έλειτούργησεν είς τὸν Ί. Ναὸν τοῦ 'Αγίου 'Αθανασίου τῆς Κοινότητος Πάτερσον καὶ ὡμίλησεν έπὶ τῆς ζωῆς τοῦ ἑορτάζοντος 'Α-

#### 'Ο Θεοφιλ. Έπίσκοπος Νύσσης Κος Γερμανός

- Ο Θεοφιλ. Ἐπίσκοπος Νύσσης κ. κ. Γερμανός κατελθών την 21ην Δεκεμβρίου 1950 είς Τσάρλοττσβιλλ, Βιργ., ὅπου ὑπάρχουν περὶ τὰς 30 δμογενεῖς οἰκογένειαι καὶ έξυπηρετούνται, έπὶ τοῦ παρόντος άπὸ τὴν κεντρικὴν Κοινότητα Richmond μέχρις ἀποκτήσεως ίδιαιτέρου τακτικού Ίερατικού Προϊσταμένου, ώμίλησε την επομένην ἀπὸ τοῦ ραδιοφωνικοῦ σταθμοῦ τῆς πόλεως άγγλιστὶ μὲ θέμα: τὸ πνεῦμα καὶ ή πραγματική σημασία της έορτης των Χριστουγέννων.

-Τήν 23ην μετέβη είς νοσοκομείον τής πόλεως πρός ἐπίσκεψιν καὶ παρηγορίαν τῶν ἐν αὐτῷ ὁμογενών μας, τὸ δὲ ἐσπέρας παρευμέθη εἰς τὰς προγυμνάσεις Χορωδίας καὶ ώμίλησε πρὸς τὰς νεάνιδας.

-Τὴν Κυριακὴν 24ην Δεκεμβρίου έτέλεσε την Θ. Λειτουργίαν έν τη διασκευασθείση αίθούση τῆς παροικίας καὶ ώμίλησε μὲ θέμα: διατί θὰ ἑορτάσωμεν τὰ Χριστούγεννα; Παρευρέθησαν ὅλοι σχεδὸν οἱ αὐ-

τόσε δμογενεῖς μας. ⊢Τὴν ἑπομένην, Ἡμέραν τῶν Χριστουγέννων, ἐτέλεσε πάλιν τὴν Λειτουργίαν καὶ ὡμίλησε μὲ θέμα: έὰν θέλωμεν νὰ ξορτάσωμεν τὰ

Χριστούγεννα.

-Τὴν 26ην μεταβὰς εἰς Starinton, Va. ὅπου κατοικοῦν ὀλίγαι ὁμογενείς οἰκογένειαι καὶ εύρων αὐτὰς συγκεντρωμένας κατὰ τὸ ἑσπέρας είς τὸν οἶκον τοῦ κ. Σαμαρᾶ ώμίλησε πρός αὐτούς σχετικώς μὲ τάς ἀποφάσεις τῆς τελευταίας ἐν Αγίω Λουδοβίκω Έκκλησιαστικής Συνελεύσεως τῆς Ί. Αρχιεπισκο-

-Τὴν 28ην ίδίου μηνός παρευρέθη είς την έορτην τοῦ Χριστουγεννιάτικου Δένδρου τῶν παιδιῶν τῆς παροικίας Σάρλοτβιλλ, Βα. καὶ ώ-

μίλησε πρός αὐτά.

-Τήν 29ην και 30ην ιδίου μηνός ἐπεσκέφθη ὅλους τοὺς αὐτόσε ὁμογενείς, άλλους κατ' οίκον και άλλους είς τὰς ἐπιχειρήσεις των, γνωρίσας ἐκ τοῦ πλησίον μερικά ἀπὸ

τὰ προβλήματά των.

Την Κυριακην 31ην ιδίου μηνός έλειτούργησε καὶ ωμίλησε πρὸς αὐτοὺς διὰ μακρῶν ἐν σχέσει μὲ τὸ θεσπισθέν ἀπὸ τῆς 1ης Ίανουαρίου 1951 δεκαδολλάριον ἀπὸ κάθε μέλος κοινοτικόν καὶ ἐν σχέσει μὲ τοὺς καταργουμένους ἐκτάκτους δίσκους καὶ ἐράνους τῆς ᾿Αρχιεπισκοπής διὰ τὰ ίδρύματα αὐτής καὶ τὰς ἀνάγκας των.

#### 'Ο Θεοφιλ. 'Επίσκοπος 'Ελαίας Κος Άθηναγόρας

-Τήν 11ην Νοεμβρίου, ἐτέλεσε τὸν Έσπερινὸν ἐν τῷ Παρεκκλησίω της Ίερας Μονής της Ίεραποστολής και την έπομένην, Κυριακήν, 12ην Νοεμβρίου, ἐτέλεσε τὴν Θείαν Λειτουργίαν καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον έλληνιστὶ καὶ άγγλιστί, ἐν τῷ Κοινοτικῷ Ναῶ τῆς 'Αγίας Τριάδος εν Αγίω Φραγκίσκω, συγχαρείς τὸν Ἱερ. Προϊστάμενον τῆς Κοινότητος Αίδ. Γ. Παυλόγλου διὰ τὸ Ραδιοφωνικὸν πρόγραμμα, διὰ τοῦ ὁποίου ἐξυπηρετεῖ ἰδίως τοὺς ἀπομεμακρυσμένους Ἱερῶν Ναῶν ὁμογενεῖς. Τὸ ἐσπέρας τῆς ἰδίας ἡμέρας προέστη τῆς ᾿Ακολουθίας τοῦ Ἑσπερινοῦ καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον εἰς τὸν Ἱ. Ναὸν τοῦ Εὐαγγελισμοῦ ἐν Σακραμέντω.

-Τὴν ἔπομένην προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐφορίας τῆς Ἱεραποστολῆς, ἐν τοῖς Γραφείοις τοῦ Εὐαγγελισμοῦ, ὅπου καὶ ἐμελέτησε μετὰ τῶν μελῶν τῆς Ἐφορίας τὰ διάφορα ζητήματα ποὺ συνδέονται μὲ τὴν περιουσίαν τῆς Ἱεραποστολῆς.

—Τὸ Σάββατον, 18ην Νοεμβρίου, ἐτέλεσε τὸν 'Εσπερινὸν καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον εἰς τὸν Κοινοτικὸν Ναὸν τοῦ Εὐαγγελισμοῦ ἐν Λὸς "Αντζελες. 'Εν τῷ ἰδίῳ Ναῷ τὴν ἑπομένην ἐτέλεσε τὴν Θ. Λειτουργίαν καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον. Τὸ ἑσπέρας τῆς ἰδίας ἡμέρας παρεκάθησεν εἰς δεῖπνον, δοθὲν πρὸς τιμὴν τοῦ καθηγητοῦ κ. Α. Πολυζωΐδου, ὁμιλήσας ἑλληνιστὶ καὶ ἀγγλιστί.

—Τὸ ἐσπέρας τῆς 20ῆς Νοεμβρίου, προέστη τῆς ἀκολουθίας τοῦ Ἑσπερινοῦ καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον εἰς τὸν Κοινοτικὸν Ναὸν τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου ἐν Λὸνγκ Μπήτς. Μετὰ ταῦτα ὡμίλησε εἰς δεξίωσιν δοθεῖσαν πρὸς τιμὴν αὐτοῦ ἀπὸ μέρους τῆς Φιλοπτώχου. Τὴν ἑπομένην, ἐορτὴν τῶν Εἰσοδίων, ἐχοροστάτησε καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον εἰς τὸν Ἱ. Ναὸν τῆς Κοινότητος ἐν Σὰν Μπερναντίνο. Τὸ ἑσπέρας ἐπεσκέφθη τὸν οἶκον τοῦ προέδρου τῆς Κοινότητος Λὸς "Αντζελες κ. Α. ᾿Αρώνη, διὰ νὰ συλλυπηθῆ αὐτὸν ἐπὶ τῷ ἐξ 'Ελλάδος ἀγγέλματι τοῦ θανάτου τῆς μητρός αὐτοῦ.

-Τὴν 24ην ἀνεχώρησε σιδηροδρομικῶς μετὰ τοῦ Αἰδ. Γ. Μυστακίδου διὰ τὸ Σὰν Λούης, διὰ νὰ παραστῆ εἰς τὴν 10ην Κληρικολαϊκὴν Συνέλευσιν, ὅπου καὶ συνελειτούργησεν τὴν 26ην Νοεμβρίου ἐν τῷ 'Ι. Ναῷ τοῦ 'Αγίου Νικολάου, μετὰ τοῦ Σεβ. 'Αρχιεπισκόπου κ. κ. Μιχαήλ, καὶ τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Σικάγου κ. Γερασίμου.

-Ό Θεοφ. Ἐπίσκοπος Ἐλαίας ᾿Αθηναγόρας, ἐπιστρέφων ἀπὸ τὴν Κληρικολαϊκὴν Συνέλευσιν, ἐσταμάτησεν εἰς τὴν Ἱεραποστολὴν τοῦ ʿΑγίου Παύλου καὶ ἐκεῖθεν μετέβη εἰς Σὰν Ντιέγκο, τὴν 11ην Δεκεμβρίου, ὅπου ἐτέλεσε τὸν ἑσπερινὸν τοῦ Σαββάτου. Τὴν δὲ ἑπομένην, Κυριακὴν πρωΐ, ἐτέλεσε τὴν Θείαν Λειτουργίαν καὶ ἐ-

κήρυξε τὸν Θεῖον λόγον, προστὰς τῆς τελετῆς τοῦ θεμελίου λίθου τοῦ νέου Κοινοτικοῦ Ναοῦ.

-Τὴν ἐπομένην, ἑορτὴν τοῦ 'Α-γίου Σπυρίδωνος, ἐκήρυξε τὸν Θεῖον λόγον ἐν τῷ 'Ι. Ναῷ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ, λὸς "Αντζελες. Τὸ ἐσπέρας, ἔδωσε διάλεξιν ἀγγλιστί, διοργανωθεῖσαν ὑπὸ τῆς νεολαίας τῆς Κοινότητος. 'Υπεβλήθησαν διάφορα ἐρωτήματα εἰς τὸ τέλος, εἰς τὰ ὁποῖα ἀπήντησεν ὁ 'Επίσκοπος καταλλήλως.

—Τὸ Σάββατον, 16ην Δεκεμβρίου, ὑπεδέξατο τὸν Σεβ. ᾿Αρχιεπίσκοπον Μιχαήλ. Μετὰ τὴν τελεσθεῖσαν δέησιν ἐν τῷ ναῷ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ καὶ σύσκεψιν μετὰ τοῦ Σεβασμιωτάτου, ἀνεχώρησε διὰ τὸ Μοδέστο, ὅπου τὴν ἑπομένην ἐτέλεσε τὴν Θείαν Λειτουργίαν καὶ ἐκήρυξε τὸν Θεῖαν Λόγον. Τὸ ἑσπέρας ἔλαβε μέρος εἰς τὸν Ἑσπερινὸν εἰς τὴν ᾿Αγίαν Τριάδα τοῦ ʿΑγίου Φραγκίσκου, ὅπου ἐχοροστάτησεν ὁ Σεβ. ᾿Αρχιεπίσκοπος.

-Κατὰ τὸ δοθὲν δεῖπον πρὸς τιμὴν τοῦ Σεβασμιωτάτου ὑπὸ τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος, ὡμίλησε, ἀναπτύξας τὸ ζήτημα τοῦ Δεκαδολλαρίου.

-Τήν 18ην Δεκεμβρίου, ἀνεχώρησε διὰ τὴν 'Ι. Μονὴν τοῦ 'Αποστόλου Παύλου ἐν τῆ 'Ιεραποστολῆ τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς, συνοδεύων τὸν Σεβασμιώτατον. Μετὰ τὴν δέησιν ἐν τῷ Ναϊδρίῳ τῆς Μονῆς, κατὰ τὸ δοθὲν πρὸς τιμὴν τοῦ 'Αρχιεπισκόπου γεῦμα ὑπὸ τοῦ 'Αδελφάτου τῆς 'Ιεραποστολῆς, προσεφώνησε τὸν Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπον, χαρακτηρίσας ὡς ἱστορικὴν τὴν ἐπίσκεψιν αὐτοῦ εἰς τὸ ἱερὸν ἵδρυμα.

—Τὴν πρωΐαν τῆς Τρίτης, 19ης Δεκεμβρίου, ἀνεχώρησεν ἀεροπορικῶς μετὰ τοῦ Σεβασμιωτάτου διὰ τὸ Λὸς "Αντζελες, ὅπου τὸ ἐσπέρας ἔλαβε μέρος εἰς τὸν ἐσπερινόν, χοροστατοῦντος τοῦ 'Αρχιεπισκόπου.

#### Ο Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Ναζιανζοῦ κ. Ἰεζεκιὴλ

-Τὴν Πέμπτην, 7ην Δεκεμβρίου, τὸ ἑσπέρας, μετέβη εἰς Σπρίνγκ- φιλντ, Μασσαχουσσέτης, διὰ νὰ συζητήση διάφορα κοινοτικὰ ζητήματα μετὰ τοῦ Διοικητικοῦ Συμ- βουλίου.

-Τήν Παρασκευήν, 8ην Δεκεμβρίου, παρέστη καὶ ὡμίλησεν εἰς τὴν χοροεσπερίδα τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ τῆς Βοστώνης, εἰς τὸ Χοτὲλ Στάτλερ.

-Τὸ Σάββατον, 9ην Δεκεμβρίου, τὸ ἐσπέρας, ἐτέλεσεν Ἑσπερινὸν καὶ ὡμίλησεν ἐν τῷ Ἱ. Ναῷ τοῦ ʿΑγίου Νικολάου εἰς Πίττσμπουργκ, τῆς Πενσυλβανίας.

Τὴν Κυριακήν, 10ην Δεκεμβρίου, ἐλειτούργησε καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον ἐν τῷ Ἱ. Ναῷ τοῦ ʿΑγίου Νικολάου, εἰς Πίττσμπουργκ. Μετὰ τὴν Θ. Λειτουργίαν παρέστη εἰς τιμητικὸν δειπνον τῆς Κοινότητος, ὅπου πάλιν ὡμίλησε καὶ ἐγένετο ἔρανος ὑπὲρ τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς, ἐκ τοῦ ὁποίοὐ συνελέγησαν 400 δολλάρια.

-Τὴν Δευτέραν, 11ην Δεκεμβρίου, τὸ ἐσπέρας, ἐτέλεσεν ἑσπερινὸν καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον ἐν τῷ 'Ι. Ναῷ τοῦ 'Αγίου Σπυρίδωνος εἰς Νιοῦπορτ, Ρὸντ "Αϊλαντ.

Τὴν Κυριακήν, 13ην Δεκεμβρίου, ἐλειτούργησεν ἐν τῷ Παρεκκλησίῳ τῆς Σχολῆς, ὅπου καὶ ἐχειρονότησεν εἰς Διάκονον τὸν ἀπόφοιτον τῆς Σχολῆς κ. Διονύσιον Μιχελῆν.

Το Σάββατον, 16ην Δεκεμβρίου, έλειτούργησε καὶ ὡμίλησεν ἐν τῷ '1. Ναῷ τοῦ 'Αγίου Γεωργίου ἐν Χαϋάννις, τῆς Μασσαχουσσέτης, ὅπου ἐχειροτόνησεν εἰς Πρεσβύτερον τὸν Διάκονον κ. Διονύσιον Μιχελῆν.

-Τὴν Κυριακήν, 17ην Δεκεμβρίσυ, ἐλειτούργησεν ἐν τῷ 'Ι. Ναῷ τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, εἰς Σόμερβιλ. Μετὰ τὴν Θ. Λειτουργίαν παρεκάθησεν εἰς γεῦμα, τὸ ὁποῖον παρέθεσεν ἡ Κοινότης πρὸς τιμήν του, καθ' ὁ διεξήχθη ἔρανος πρὸς ἀπόσβεσιν τοῦ χρέους τῆς Κοινότητος, ὁ ὁποῖος ἀπέφερε περὶ τὰς 5,000 δολλάρια.

—Τὸ ἐσπέρας τῆς ιδίας ἡμέρας μεταβὰς εἰς Λόουελλ, παρέστη καὶ ὡμίλησεν εἰς δεῖπνον δοθὲν ὑπὸ τῶν τοπικῶν Στοῶν τῆς Γκάπα, ἐπὶ τῆ 27ετηρίδι τῆς 'Οργανώσεως καὶ πρὸς τιμὴν τοῦ μετασχόντος εἰς τὸ DEATH MARCH τῆς Κορέας ὁμογενοῦς ὑπολοχαγοῦ κ. 'Αλεξάνδρου Μακαρούνη.

-Τὴν Τετάρτην, 20ὴν Δεκεμβρίου, ἐλειτούργησεν ἐν τῷ Παρεκκλησίῳ τῆς Σχολῆς, ὡμίλησε πρὸς τοὺς φοιτητὰς ἀπερχομένους εἰς τοὺς οἴκους των διὰ τὰς διακοπὰς τῶν Χριστουγέννων περὶ τῆς ἔξω τῆς Σχολῆς συμπεριφορᾶς των καὶ μετέδωσεν εἰς αὐτοὺς τὰ "Αχραντα Μυστήρια.

#### ΙΕΡΟΚΗΡΥΞ Α΄. ΠΕΡΙΦΕΡΕΙΑΣ

— 'Ο Θεολόγος κ. Σήφης Κόλλιας, προσελήφθη ἐσχάτως ὡς 'Ιεροκήρυξ τῆς Α΄ 'Επισκοπικῆς Περιφερείας καὶ ἤρχισεν ἐπισκεπτόμενος διαφόρους Κοινότητας καὶ ὁμιλῶν εἰς τοὺς Ναούς των.

#### ΠΡΩΤΟΣΥΓΚΕΛΛΟΣ

— Ό Πανοσιολ. Πρωτοσύγκελλος τῆς Ί. ᾿Αρχιεπισκοπῆς, κατὰ τὰς ʿΑγίας Ἑορτὰς τῶν Χριστουγέννων, τοῦ Νέου Ἔτους καὶ τῶν Θεοφανείων, ἐλειτούργησεν εἰς τὴν Κοινότητα Ντάνιελσον, Κοννέτικος

-Τὴν Πέμπτην, 11ην 'Ιανουαρίου, μετέσχε συνεδριάσεως τῶν νῦν καὶ πρώην ἀξιωματούχων τῆς μεγάλης 'Ελληνορθοδόξου Κοινότητος 'Αστορίας, Λὸνγκ "Αϊλαντ, καὶ

ἀνέπτυξε τοὺς σκοποὺς τοῦ Δεκαδολλαρίου.

-Τὴν Κυριακήν, 14ην 'Ιανουαρίου, ἐλειτούργησεν εἰς τὸν 'Ι. Ναὸν τῶν Τριῶν 'Ιεραρχῶν, Μπροῦκλυν, Νέας 'Υόρκης, καὶ ὡμίλησεν ἐπὶ τῆς Εὐαγγελικῆς Περικοπῆς.
-Τὴν Κυριακήν, 21ην 'Ιανουα-

—Τὴν Κυριακήν, 21ην 1ανουαρίου, ἐλειτούργησεν εἰς τὴν Κοινότητα Αγίου Γεωργίου, τῆς πόλεως Μπρόνσγουϊκ, Νιοῦ Τζέρζυ, καὶ ὡμίλησεν ἐπὶ τῆς Εὐαγγελικῆς Περικοπῆς.

#### ΜΙΚΡΑ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟ-ΚΟΙΝΟΤΙΚΑ ΝΕΑ

— "Ολαι αί Κοινότητες καὶ παροικίαι μὲ πολὸ ἐνδιαφέρον ἤκουσαν τὸ κατὰ τὴν ἐν ST. LOUIS, ΜΟ, Ἐκκλησιαστικὴν Συνέλευσιν τῆς 'Ι. 'Αρχιεπισκοπῆς θεσπισθὲν δεκαδολλάριον τὸ ὁποῖον, ἀπὸ τῆς 1ης 'Ιανουαρίου 1951 θὰ καταβάλλη κάθε κοινοτικὸν μέλος ἔναντι τῆς καταργήσεως ὅλων τῶν ἐκτάκτων δίσκων καὶ ἐράνων τῆς 'Ι. 'Αρχιεπισκοπῆς.

— Ἡ νεωτέρα τῶν Κοινοτήτων, ἡ τοῦ Χέμπστεντ, L. I., ἀποτελειώσασα τὸν Ἱ. Ναόν της, ἐτέλεσεν ἐν αὐτῷ τὴν 24ην Δεκεμβρίου 1950 τὴν πρώτην Θ. Λειτουργίαν. Ἱερατικὸς Προϊστάμενός της διωρίσθη ὁ Αἰδ. Γ. Παπαδέας.

-Τὴν 31ην Δεκεμβρίου 1950 μετεδόθη δι' ὅλης τῆς 'Αμερικῆς κατάλληλον ραδιοφωνικὸν πρόγραμμα φροντίδι τῆς '1. 'Αρχιεπισκοπῆς. Δεόντως γυμνασθείσαι χορωδίαι ἔψαλον ὕμνους καὶ ὡμίλησκοπος ἡμῶν κ. κ. Μιχαήλ. Τὸ πρόγραμμα ἤκουσαν ὅλαι αὶ περιφέρειαι μετὰ συγκινήσεως.

— Η μικρὰ παροικία CHARLOT-TSVILLE, VA. ἡγόρασεν οἰκόπεδον διὰ νὰ χρησιμοποιήση ἐν καιρῷ ὡς ἐντευκτήριον οἴκόν της καὶ ὡς αἴθουσαν συγκεντρώσεων.

-Εἰς τὸ ἐν Νέᾳ Ὑόρκῃ γνωστὸν ἀμερικανικὸν Ἔρβιγκ Χάῖ Σκοὺλ ἤρχισαν ἀπὸ τῆς 3ης Ἰανουαρίου παραδιδόμενα δωρεὰν μαθήματα Ἑλληνικῆς δι᾽ ἐκείνους οἱ ὁποῖοι θέλουν νὰ ἀναγινώσκουν τὰ Ἑλληνικὰ ᾿Αριστουργήματα τῆς διανοήσεως.

—Συμπληροῦται προσεχῶς ὁ νεόδμητος 'Ι. Ναὸς τῆς ἀρχαιοτέρας τῶν Κοινοτήτων, τῆς Νέας 'Ορλεάνης καὶ διαρρυθμίζεται καταλλήλως ἡ αἴθουσα αὐτῆς διὰ τὰς κοινωνικὰς συγκεντρώσεις.

-Τὴν δμογένειαν καὶ τὸν 1. Κλῆρον τῆς 1. Άρχιεπισκοπῆς ἐλύπησε βαθέως ὁ κατόπιν δδυνηρᾶς ἀσθενείας θάνατος τοῦ Αἰδ. Εὐσταθίου Αὐλαχιώτου, ἐκ τῶν νεαρωτέρων ἀποφοίτων τῆς ἐνταῦθα Θεολογι-

κής μας Σλολής.

—Φροντίδι τῆς ὀργανώσεως 'Αχέπα καὶ ὀλίγων ὁμογενῶν τῆς παροικίας PALM BEACH, FLA. ἐξησφαλίσθη ἀπὸ 15ης 'Ιανουαρίου 1951 κατάλληλον οἴκημα τὸ ὁποῖον, διαρρυθμιζόμενον καταλλήλως, θὰ χρησιμοποιῆται διὰ τὰς θρησκευτικὰς καὶ κοινωνικὰς ἀνάγκας τῶν αὐτόσε γριστιαγῶν μας.

τῶν αὐτόσε χριστιανῶν μας.

- 'Αρκεταὶ Κοινότητες ἀπὸ τῆς Ίης 'Ιανουαρίου 1951 εἰσήγαγον τὸ σύστημα τοῦ φακέλλου ἐν συνδυασμῷ μὲ τὴν εἴσπραξιν τοῦ δεκαδολλαρίου τῆς 'Ι. 'Αρχιεπισκοπῆς.

-Διωρίσθησαν οἱ Εὐλαβέστατοι Ἱερατ. Προϊστάμενοι: Νικ. Κυρκίρης εἰς Σακραμέντο, Καλ., Μιχ. Θωμᾶς εἰς Ντένμπωρυ, Κονν., Διον. Μαυρίας εἰς Γοῦμπορν, Μάσσ., Νικ. Χαρμπάτης εἰς "Αγιον Νικόλαον Δετρόϊτ, Φ. Κουμίδης εἰς "Αγιον Ἰωάννην Βοστώνης.

-Παρεκλήθησαν καὶ πάλιν οἱ 'Ίερατ. Προϊστάμενοι ὅπως εἰδοποιῶσι τὴν 'Ι 'Αρχιεπισκοπὴν μόλις στρατολογῆται νέος τις ὁμογενὴς ἀπὸ τὴν Κοινότητά των διὰ νὰ ἀλληλογραφῆ μετ' αὐτοῦ τὸ εἰδικὸν τμῆμα τῆς 'Ι. 'Αρχιεπισκοπῆς.

- Έτοποθετήθησαν ὡς διάκονοι 'Αγ. Έλευθερίου καὶ Κοιμήσεως Θεοτόκου Μπροῦκλυν οἱ ἀπόφοιτοι τῆς Θεολογικῆς μας Σχολῆς Εὐσέδιος 'Αλ. Παπαστεφάνου καὶ Κωνσταντίνος Βολαΐτης.

— Ό Σωτ. Πολίτης, κάτοικος τῆς πόλεως BAYARD, NEBR., ἀποδιώσας πρό τινος, ἀφῆκε διὰ διαθήκης \$1,000 ὑπὲρ τῆς αὐτόσε Κοινότη-

τός μας.

— Ἡ Κοινότης ΗΟLYΟΚΕ, MASS. ἐξησφάλισε τὸ πρὸς τὸν Ναόν της συνορεῦον οἰκόπεδον διὰ νὰ κτίση ἐν καιρῷ αἴθουσαν ὑπὲρ τῆς Νέας Γενεᾶς μας καί, ἀργότερον, οἴκημα διὰ τὸν ἑκάστοτε Ἱερατ. Προϊστάμενόν της.

#### ΙΕΡΟΚΗΡΥΞ Β΄. ΠΕΡΙΦΕΡΕΙΑΣ

- Ο Ἱεροκήρυξ-Θεολόγος κ. Θ. Θαλασσινός, κατὰ τὸ έτος 1950 περιῆλθεν ἐπτὰ Πολιτείας τῆς Ἐπισκοπικῆς περιφερείας Σικάγου, ἐπεσκέφθη 49 Κοινότητας καὶ ἐξεφώνησεν 204 ὁμιλίας καὶ κηρύγματα ἐπ᾽ ἐκκλησίαις, ἀπὸ ραδιοφώνου καὶ εἰς ἱδιαιτέρας συγκεντρώσεις.

#### Ο ΧΑΡΑΚΤΗΡ ΤΟΥ ΚΛΗΡΙΚΟΥ (Συνέχεια έκ τῆς 11ης σελίδος)

ἐρωτῷ: «βλέπετε πόσο σοφὸς καὶ ἱκανὸς εἶμαι; Τὰ κατάφερα τόσο ἐπιδέξια». Ὁ φιλόσοφος ὅμως, ποὺ γιὰ τὸν Σωκράτη εἶναι ἕνα εἶδος Μεσσίου, ἀκολουθεῖ ἄλλη γραμμή.

Τὶ θὰ ἐπερίμενε κανεὶς ἀπὸ ἕνα θρησκευτικό άρχηγό; Τίποτε άλλο ἀπὸ τοῦ νὰ εἶναι θρησκευτικὸς άρχηγός. «Τὸν θέλουμε κάτι παραπάνω», θὰ ποῦν ἴσως μερικοί. «Δὲν χρειάζεται», ἀπαντῷ ἡ ίστορία. Ἐὰν ὁ κληρικὸς εἶναι άληθινά θρησκευτικός άρχηγός, τότε τὸ ἔργον του ἐπέτυχε. Δὲν χρειάζεται νὰ είναι ήθοποιὸς ή πολιτικὸς ἢ στρατηγὸς ἢ οἰκονομολόγος. 'Αρκεί νὰ ἡμπορῆ νὰ ἐξαγνίζη καὶ νὰ ἐμπνέη ὅλους αὐτούς τούς είδικούς. ή δύναμις της θρησκείας είναι έδω. Νὰ ἐμπνέη καὶ νὰ ἐξυψώνη. "Αν τὸ κάμη αὐτό, τότε μοιραίως θὰ καλλιτερεύση καὶ τὴν τέχνη, καὶ τὴν ἐπιστήμη, καὶ τὴν πολιτική καὶ ὅλα. "Αν ὅχι, τότε θὰ βασανίζεται ἀδιάκοπα νὰ έπιτύχη ἀναγνώρισιν σὲ ξένα χωράφια, ένῶ θὰ μπορούσε νὰ τὰ γονιμοποιήση μὲ τὴν εὐεργετική του βροχήν, ἐὰν ἔμενε λίγο ὑψηλότερα, δηλαδή, στὸν οὐρανό. Ἡ ἐκκοσμίκευσις της ἐκκλησίας δὲν βλάπτει τὸν κλῆρο, ἀλλὰ τὴν ζωὴν τῶν λαῶν καὶ τὸν πολιτισμόν. Ἡ θρησκεία έχει σκοπό νά ζωντανεύη τὶς ψυχές μας, και νὰ τὶς γονιμοποιή για τη ζωή και την πνευματική πρόοδο. Μόνον ὅποιος ἔχει βαθειά θρησκεία, ήμπορεί νά δημιουργή. "Όταν ή ἐκκλησία ξεχνά την πνευματική της ἀποστολήν, δὲν εἴναι δοσίλογος πρὸ τοῦ Θεοῦ μόνον, ἀλλά καὶ πρὸ τοῦ λαοῦ καὶ τῆς ἱστορίας.

#### VISIT OF PATRIARCH ATHENAGORAS TO AGHIA SOFIA A. C. Sedgwick

ISTANBUL, Turkey. - When Archbishop Athenagoras, Patriarch of the Greek Orthodox Church here, entered the former Basilica of Aghia (Santa) Sophia last week, the event was noted with great interest by a large section of the religious community. It is believed to be the first time that the head of Greek Orthodoxv has been invited to enter the famous edifice since it ceased to be a Christian church and became the Moslem Sophia Mosque at the time of the Turkish conquest in 1473.

During the first years of the Turkish Republic, Aghia Sophia was made into a museum and declared to be a secular building. It was as such that Athenagoras, accompanied by Turkish civil authorities, visited it and saw early Christian mosaics recently brought to light by the American professor of Byzantinology, the late Thomas Whittemore. These mosaics are considered among the world's rarest specimens.

While none here professes to see

in the Patriarch's visit any indication that the Greek Church's dream of the return of the Basilica as seat of its faith may be realized, many hold that it is symbolic of the growing liberality of the Turkish Government in all matters pertaining to religious worship that has been apparent during the last eighteen months.

Kemal Ataturk, when founding the present Turkish State, did away with concepts of theocratic rule and discouraged religious manifestations outside of limited areas whether Moslem, Christian or Jewish.

Many felt that his action was too drastic; and there has been some return to religion. Study of the Moslem faith is no longer discouraged as it used to be. Courses for the training of Moslem religious leaders are offered at both Ankara and Istanbul universities. At Ankara, last year, 150 students were enrolled. This year a dropping off to about twenty is reported. Children in state-run elementary schools now have be-

tween two and three hours a week devoted to religious studies.

Books pertaining to Christianity, particularly the Gospels, are estimated as selling ten times as many copies within the last year and a half as in all previous years under the republic. The demand is possibly due to the greater number of students taking university courses in comparative religions.

The usual Friday services in mosques appear now to have a greater attendance than at any time since Turkey disavowed Islam as a state religion. At the same time minority faiths report a greater tolerance.

The Armenian Orthodox Church has just held a free election and the right of veto assumed by the Turkish Government was never mentioned. Accounts and properties of various Protestant Evangelical churches, which for long have been in the custody of the state-controlled Department of Pious Foundations, are now restored to the administrations of the churches themselves.



#### THE HOLY LITURGY AND THE SERMON

We reprint here for our readers a letter of Mr. John E. Rexime, addressed to "The Hellenic Chronicle" and published in the January issue. The sender, a young man who received high honors at Boston and Harvard, gives remarkable answer to the problem of the language in the Holy Liturgy, which that paper raised. This answer presents a viewpoint, that has been constantly overlooked by the younger members of our church.

"You brought up a long-standing question in your column last time, and that is the problem of the Greek Orthodox Liturgy. The question that you raised specifically concerned the sermon. Apparently, you did not question the liturgy itself. It seems to me clear enough that the Divine Liturgy should and will continue to remain in the Greek language for a long time to come. You just cannot change an ancient church ritual, which has been sanctioned by nearly two thousand years of church tradition, overnight. The Divine Liturgy just doesn't sound right in English; it doesn't have the same religious and psychological effect as it has in the sonorous Greek. I have heard English versions and they just do not compare with the Greek. Furthermore, the Greek Orthodox Church is willing (and indeed has done so to a great extent) to supply all communicants with Missals and other Church literature in both Greek and English, with explana-

But to get to the point in question, and that is the sermon. The objection from the Neolaia on this has been heard often enough. At present, unless the youth can show better attendance at church on Sunday, they have very weak grounds on which to complain, about the sermon's being in Greek.

By JOHN E. REXIME

A little Greek never hurt anybody. But the Greek youth claim they do not understand the message of the sermon and consequently, do not get anything from it. If this is so to a large extent, and if a sufficient number of people voice their request for a sermon in English, I'm sure it will be given. I know, for example, one priest whose name I will withhold, who has said that he will be willing to give the sermon in English if a

sufficient number of young people so request, but they just haven't.

However, the most important part of the Church service is not the sermon by any means. Though the sermon has its value, the Divine Liturgy is the most important and most sacred thing that takes place every Sunday. If you do not feel the presence of God during the Theia Leitourgia, it is highly unlikely that the sermon will do anything for you.

But if youth are seriously interested in the sermon, they should ACT, not merely TALK. The Greek Church is trying to help its youth, not confuse them."

#### INNOCENT FEARS

#### By GERASIMOS MARKORAS (†)

Father:. She isn't alone. Angels flap their wings all around her.

Child: I want mama.

Father: She flew away and went to live among the stars.

Child: How could a sick woman have the strength to tear through so much space?

Father: Souls have wings.

Child: Then why don't our souls spread their wings too so she won't be running alone after the stars?

Father: She isn't alone. Angels flap their wings all around her.

Child: But if she used to call me angel, she must want me near her.

Father: Oh! Without an invitation from God, no one goes to heaven. Sleep now. Rest.

Child: And who is going to sing to me?

Father: I, my little son.

Child: You weep.

Father: No, lean on me! May your sleep be sugar and your dream be honey.

Child: I am sleepy. Do not ever move from my side. Give me your hand. I am afraid you may fly away too.

(From: Rae Dalven, Modern Greek Poetry, used by permission)

Είναι καθήκον ὅλων τῶν Ἱερέων τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς νὰ ἐγγραφοῦν εἰς τὸ Περιοδικὸν αὐτῆς «ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΗΣ» καὶ νὰ ἐγγράφουν εἰς αὐτὸ συνδρομητὰς ἐκ τοῦ Ποιμνίου των.

Οι άλλάξαντες διεύθυνσιν 'Ιερεῖς καὶ λοιποὶ συνδρομηταὶ τοῦ Περιοδικοῦ παρακαλοῦνται νὰ τὴν ἀνακοινώνουν εἰς τὸ Τμῆμα Διεκπεραιώσεως διὰ νὰ τὸ λαμβάνουν τακτικῶς.

# THE EFFICACY OF CHRISTIAN VIRTUE AND PRAYER IN THE WORLD TODAY

We live today in historic times of stress, in times when the high moral principles of Americanism and the eternal teachings themselves of the Heavenly Father of us all are seriously challenged. The gigantic conflict between two absolutely opposed ideologies of economy, politics and culture has shaken the very root and fiber of our generation. And much to our despair we find that, while civilization now has at its disposal the most marvelous resources it has ever known-a fabulous treasury of material wealth, a superbly developed world of science and in democracy a most desirable system of political life-it has failed to realize the true prosperity, the peace and spiritual comfort which it could enjoy. Man is dazed and all his thoughts are darkened by the futility of his every material effort to secure for himself and his fellow man a fruitful, tranquil life.

Mindful of the ultimate lack of success with which the materialistic concept of life must meet, all our Christian Churches would agree, I am sure, that the salvation of mankind in these moments of utter crisis would lie in the largest part in the ageless Christian virtues which God, through the Holy Scriptures, has graciously revealed to us.

Faith is the first of these we need; faith the light of the world; faith in the Almighty Who tells us, "I am come a light into the world, that whosoever believeth on me should not abide in darkness." Those who have experienced faith in God have made their way through life triumphantly. While they have not been spared the bitter tribulation and the stormy, evil temptations of life, they have met them gloriously and have prevailed—for they have known the

(Sermon by His Eminence Michael, Archbishop of N. & S. America, Broadcasted over CBS, Sunday, December 26, 1950)

strength of the hand of God. "Yea, though I walk through the valley of the shadow of death, I will fear no evil; for Thou art with me; Thy rod and Thy staff they comfort me."

Faith elevates us far above the bounds of human reason. Both of these attributes, reason and faith, are gifts of God. But while the first is a common gift to all mankind, the second is a gift which is offered only to those who honestly thirst for the blessed guidance and inspiration that the Ancient of Days alone can give.

And walking hand in hand with faith is hope. Where there is faith, also is hope. Hope is the product of faith. Hope is the conviction that there exist and are certain all those things which we believe. Hope is the proof of faith. The farmer sows his seed to reap a harvest. And he manifests his faith in the firm hope that he will reap the harvest. His hope is that feeling which intervenes between the time of sowing and the time of harvest, though the harvest be not in sight. The traveller believes that he will reach his destination, and the passport he carries in his wallet represents the hope of the fulfillment of his faith, though the destination be not in sight.

Just as we do not see the object of our faith and yet believe in it, so also, while we do not see the object of our hope, we hope in it. Moreover, the objects of our faith and of our hope are one and the same, that is, Almighty God and all those promises which He has given us through His Incarnate Son and Word. Hope is the anchor of faith. It is the anchor made fast in the objects of our faith. Hope, as says St. Paul, is the "anchor of

the soul, both sure and steadfast."

We commonly acknowledge, and very rightly so, that the faith of the Christian man is truly displayed in times of crisis. And if in such times the Christian should succumb to despair, this is an indication that his faith was self-deceit. Faith, we have said, is shown through hope. Our salvation in any crisis depends upon the strength of our hope, and consequently we may say that hope in times of danger and of need is the evidence of our faith.

But the salvation of the world, besides lying in the Christian virtues of faith and hope, lies as well in the cardinal virtue of Christian love. Says St. Paul in his First Epistle to Corinthians, "And now abideth faith, hope, love, these three; but the greatest of these is love." Or in the original Greek, «Noul δè μένει πίστις, ὲλπίς, ἀγάπη, τὰ τρία ταῦτα, μείζων δὲ τούτων ἡ ἀγάπη».

By love, or ἀγάπη in the Greek, the zealous Apostle means the love which we are bound to nourish for God and for our fellow man. For it is through love and only through love that we are able to prove that we are all children of One God and brothers of our fellow men. «Εν τούτω γνώσεσθε ὅτι ἐμοὶ μαθηταί ἐστε».

That God loves us there can be no question, for not only did He create the very world in which we live, but "He gave His Only begotten Son, that whosoever believeth in Him should not perish but have life everlasting." Therefore, our love for God must be analogous. It must be wholehearted, spontaneous and complete. "Thou shalt love the Lord thy God with all thy soul, with

all thy heart and all thy strength and mind."

How shall we show in practice our complete love of God: First, by worshipping and honoring Him abundantly and without reservation in the House of the Lord which is the Church; not that the Lord has need of these things, but that by them we may show that we love Him. And second, by worshipping and honoring Him within ourselves, each of us being a living Temple of the Holy Ghost which is in us and which we have of God. And as the principal part of any temple is the alter, so in the living temple which we are, the principal part is the alter of the heart.

The heart must be clean and holy, for it sanctifies the entire temple. It sanctifies man and makes him clean with the purity of sentiment, with the nobility and loftiness of the desires of which it is capable. These things does it accomplish by absolute dedication to God, which is the most magnificent, most logical, and most beautiful sacrifice to the Almighty. Truly is it written that "blessed are the pure in heart, for they shall see God."

Yet we cannot have faith and hope and love without personal and intimate communion with the Lord our God. We cannot attain these virtues without the help of prayer. For our faith is bolstered and our hope is more deeply intrenched and our love lives through the channel to God which only prayer can open. Our prayer serves to join our human frailty to Divine Omnipotence. Prayer unites our barren spirit with the indescribable wealth of spirit that is Christ in Whom St. Paul found "the treasure of wisdom and knowledge." Prayer is the link between sinful man and Almighty God; and as breath is vital to our physical existence, so is prayer to our spiritual well-being.

Perhaps an analogy drawn from

# MAIN CAUSES OF FAILURE IN CHURCH WORK WITH YOUTH

"If there is to be a church tomorrow, then there must be young people in the church today." This is a very remarkable statement of one of the most outstanding Christian Educators in America, and constitutes a classic expression of the unanimous recognition of the church's appeal to young people. Yet, as a matter of fact, the church has largely failed in its task of getting and holding youth. It remains now to be seen if the new methods and techniques which are gradually applied can change the situation.

It seems, however, that the causes of the failure in the past are not given the special consideration which they deserve. The whys of

By P. A. ANGELATOS

the present unsuccessful work are mostly overlooked, while they should be taken as the best guide in any new effort. Approaching then the matter from that viewpoint, this article attempts to state in a few lines the basic difficulties causing this failure in past and present with this respect.

1. The shortage of time. The present world is so full of a large number of things for young people to do that they have practically no time for work in the church. We have in mind the claims made upon their time by the school, if they are students, by their jobs, if they work, and by various com-

the tender relationship between a father and his son in everyday life will further illustrate these thoughts. A young child will turn instinctively to its father when it would seek comfort or protection and advice in a moment of need. But that very child will hasten to its father when it would share with him a moment of happiness. And so we Christians must share not only our sorrow but also our joy with Our Father Who is in Heaven.

That is the true meaning of prayer. It is not supplication alone, but it is more so an expression of love. It is not only our retreat from danger, but it is also the refreshing breath of air that verifies our being and nourishes our soul with the faith and hope and love that it has found in God.

And so, dear friends, while in this great land of ours the enormous material wealth of our nation gives us confidence for the future, we are certain to reinforce this confidence when we fully realize the efficacy of Christian virtue, the efficacy of prayer, the efficacy of full communion with the Lord our God, which in the final analysis may mean for the free peoples of the world the difference between humble defeat and glorious victory.

We Americans take pride and comfort in the knowledge that our nation is the bulwark of democracy and the arsenal of freedom throughout the world. But we take greater pride and greater comfort in the realization that ours is a nation of God and that its fortunes are entrusted to the steady hands of men of God.

Almighty Father, as we enter upon this fateful new year, we pray that we may continue to be worthy of Thy sheltering benevolent Spirit. And we thank Thee Lord, for the grace Thou hast shed on our beloved America, for the boundless strength and love of freedom with which You have blessed her—that she may lead humanity against our Godless foes, that she may bring to all the peoples of the world a glorious enduring peace through faith and hope and Christian love. Amen.

munity agencies meaningful to them, not to mention the wide variety of amusements which clamor for their attention. Even the one day which has long been the special property of the church is now being put to a great variety of uses but religion. When occasionally young people devote a part of Sunday to the church, they are often so fagged out by the affairs of Saturday night that they are utterly unfit to worship or to study properly.

2. The mobilization. There is a growing number of young people who move out of the community. Some of them are going away to a school, some to get a job, others to join the service, and others, getting married, to build up a new home. Besides, the transportation means unceasingly increasing (particularly the private cars) at a low cost frequently offer the more independent of the young people the opportunity for trips on weekends and holidays. From the standpoint of church relationship this situation is very serious and creates the most unfavorable conditions for the religious education of youth.

3. The defective organization. From the whole church organization as it affects young people, I mention first the leadership. The choice of leaders has been mostly unhappy. Church has given the young people leaders but little more educated than themselves, if it gives at all. Or, again, it has offered them teachers really old in age and in spirit, whose chief qualifications were a somewhat knowledge of the letter of the Bible and a beautiful earnestness of purpose. Or it has mostly left young people to struggle along without any "mature" leadership whatsoever.

Then the grouping system comes into the picture. Young people have not always been grouped into classes and departments and societies with proper care. It must

be remembered that they are keenly sensitive to age-differences much more than children and adults. Statistics discover that great numbers of youth are lost to the church because of poor grouping. Again church fails in integrating the loyalties and interests of the young people into the total life of the church. Go to any morning church service, and, as a rule, you will find very few young people in attendance. The problem seems to be quite universal. Is it the fault of the young people? No. Church has been governed by adults. Its hymns have

#### A PRAYER FOR THE FAMILY

Shed the bright rays of Thy light, O Father, upon this family and household, that every member of the same, made confident by Thy guidance, may fulfil his daily duty with pure motive and gallant heart. Be close to us in times of stress and strain, that our courage and our hope may never fail. Let Thy sheltering arm protect us, that we may be valiant in all peril. Turn Thou for us sorrow into joy, darkness into sunshine, death into life, so that when evening comes and our work on earth is done we may pass triumphantly into the uplands of fellowship in Thy family above. Bring us out of our present confusion and build up Thy glorious Kingdom of order, righteousness and peace on earth.

been composed by adults and for adults. It has thought a dult thoughts, stressed adult needs and interests. Rituals, ceremonials, sermons, as they are now, respond perhaps to adult understanding, but they do not touch young people at all, they are rather irrevelant to youths' lives, they seem to be neither meaningful nor helpful to them.

4. The factions in the Church. Another reason for church's failure has to do with its factions. There are few churches which have achieved a sense of togetherness,

a sense of a larger family fellowship. The program is broken up into segments and each segment is a unit in itself. If these segments are not antagonistic, however, frequently have no cooperative understanding. Take whatever organization in the church. It is a law unto itself. For many people this or that organization is the church. But my concern here is the young generation. Youth's program is the total church to them. They have their meetings without any feeling of partnership with the other departments of the church's life, without any kind of relationship to the total church both locally and universally. They do not feel at home, they are separate, independent, isolated. Thus it is no wonder if youth say to themselves, "Why meet in the church? Let's meet next time at the Green Tavern."

5. The doctrinal confusion. Another cause of difficulties is the existing doctrinal confusion in the community of today. I do not mean the christian dogma which each church presents in a different way so that one might suppose that none of them can give an authentic interpretation of the christian philosophy. Well, I forget for a moment all about it. There still remains another evil point. Young people confront anyway two different philosophies of life. The one is presented by the school, the other by the church. The first calls the late "superstitious institution" and the latter calls the first "godless agency." It is however the young people who suffer most from such a state of affairs. A sense of cynicism, a feeling that perhaps nothing is worth while, and that it is not quite reasonable to give oneself fully to any beliefs or ideals whatsoever wide-spread among the young generation. Who is responsible, I do not know. One thing I know, that the church ought to put an end to some stupid proclamations which reasonably repel youth, and start a heartsearching examination of some of its teachings in the light of all the tested knowledge available.

6. The awkward presentation of the christian message. The christian way of life has often been presented to young people in terms predominantly negative, which remind the old ordinances "touch not; taste not; handle not." In order to be christian they are told they must give up this and sacrifice that. No wonder, then, that they prefer giving up christianity. Or, again, church leaders, "intruding into those things which they have not seen, vainly puffed up by their fleshly minds,"-to use St. Paul's words-give the christian message such an idealistic, transcendent character that youth simply answer: "I do not want it," and become more susceptible to the currents of materialism and secularism that do not demand any effort, any immediate sacrifice. We forget that church is not a criminal court, that Christ is a savior, not a judge, that christian message is a joyful evangelism, not a capital punishment.

7. The lack of understanding. The church has often been less than sympathetic to the natural desire of young people for amusement. It used to display a superascetic, fanatic attitude toward young people's reasonable demand for a good time. Dancing is a case in point. Because of that attitude they have lost any faith in the willingness of the church to look at them openmindedly. Certainly, I am not of the opinion that church ought necessarily to satisfy all their desires regardless of their quality, but it should, however, try to meet young people on common grounds, and prove to them that it is honestly trying to see life through their eyes. Youth will trust and love such a church, even if it forbids at times what they want to do. Then, to quote the Bible, remember that "We have not

a high priest which cannot be touched with the feeling of our infirmities."

8. The pastor himself. Everything boils down to this weak point: the pastor. The success or the failure of the work of the church with youth is naturally related to the person of the pastor. He is primarily responsible for the total program of the church. But is he the ideal person to attract and hold and inspire the youth? Well, today young people are more fortunate concerning their pastor than they were before, because if we go some years back, we will find as a pastor-leader of young people the man who used to work before as a dish-washer in the store next door. Even if things were not that bad, the pastor was mostly a mature person not well fitted in point of age and knowledge and social standing to approach and work effectively with young people. Moreover, he did not look happy himself, and he reflected his unhappiness upon the thoughts and the feelings of the parishioners.

9. The language. I have left the problem of the language last, not because I believe that it is less interesting, but because I find that it is the most difficult. The language of our church, as is known, is not easily understood even by those for whom Greek is the mother language. The older generation remembers the controversy for the church language particu-

"Οσοι μελετοῦν τὸ Περιοδικόν μας καὶ ἀφελοῦνται ἀπὸ αὐτό ἀς ἐργασθοῦν νὰ ἐγγράψουν συνδρομητάς εἰς αὐτό.

PARTE DE LES PARTE

larly with regard to the Bible in our native country. But here the problem is by far more urgent. Our young generation unfortunately, do not know Greek. Whatever is said or done in the church during the worship is completely incomprehensible and therefore meaningless to the youth. The result is total confusion and gradual withdrawal from church attendance. Who are to be blamed for this, we all know. But what is the use? What should be done, is what counts now. Of course, I am not the one to point out the solution. I understand, however, that it is not simple at all, and it cannot be realistic, in view of the far-reaching national and religious interest.

I have stated here nine reasons for the failure of church work with young people which I consider the most serious. One could increase or reduce this number by going into details or thinking of some of the points stated as being identical. But here is not a question of accounting. We have simply to make a diagnosis of the past failure in order to prevent another one in our future work with youth, because we do not want to "give it over to youth organizations and their lay-leaders with a sigh of regret and one last look in the mirror at the tell-tale gray above the temples," as someone points out. The possibilities of innovating our program and spirit and policy, according to the demands of presentday life, lie in the Bible, the eternally new and fresh constitution of our church, as well as in the glorious tradition of our religion. We have not to give up Christ in order to get young people into Christ's church. We must only "use our heads," change our policy, keep always in sight our Lord's practice, and finally emulate in that respect the strategy of the secular agencies, for, as Jesus said, "The children of this world are in their generation wiser than the children of light."

Σχεδιάσατε τώρα νὰ

# ΕΠΙΣΚΕΦΟΗΤΕ ΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

# ΕΤΟΣ ΤΩΝ ΑΠΟΔΗΜΩΝ

μέσω της

# ΠΑΓΚΟΣΜΙΩΣ ΔΟΚΙΜΑΣΜΕΝΗΣ TWA

Μόνης τακτικής 'Αεροπορικής Γραμμής κατ' εὐθεῖαν είς 'Αθήνας



Δύνασθε νὰ έξοικονομήσετε ἕως 26% μὲ τὰ χαμηλὰ χάριν τῆς Ἐποχῆς ναῦλα της ΤΨΑ, ποὺ ἰσχύουν μέχρι της 31ης Μαρτίου.

Τὸ 1951 θὰ εἶναι ἔτος πανηγυρικὸν διὰ τὴν Ἑλλάδα. Έχει ἐπισήμως προκηρυχθῆ ὡς ΕΤΟΣ ΤΩΝ ΑΠΟΔΗΜΩΝ δι' ὅλους τοὺς Ἑλληνας καὶ τοὺς φίλους τῆς Ἑλλάδος τοὺς διαμένοντας εἰς ἄλλας χώρας, ὑπὸ τῆς Α. Μ. τοῦ Βασιλέως Παύλου. Πρὸς τούτοις εἶναι ἡ 1900ἡ ἐπέτειος τοῦ 'Αποστόλου Παύλου κηρύξαντος τὸν Χριστιανισμόν έν Έλλάδι.

'Εὰν καὶ σεῖς, ὅπως τόσαι χιλιάδες, σκέπτεσθε νὰ πανηγυρίσετε τὸ πανένδοξον τοῦτο ἔτος μὲ ἔνα ταξίδι στὴν Ἑλλάδα ἐνθυμηθῆτε ὅτι ἡ παγκοσμίως δοκιμασμένη ᾿Αεροπορικὴ Ἑταιρεία ΤWA εἶναι τὸ ταχύ, ἀξιόπιστον καὶ οἰκονομικὸν μέσον μεταβάσεως. Καὶ μόνον ή TWA σᾶς προσφέρει εὔκολον μιᾶς γραμμῆς ἀεροπορικὴν ὑ-πηρεσίαν εἰς ᾿Αθήνας ἀπὸ 60 πόλεις τῶν Ἡνωμένων Πολιτειών ἀπὸ τοῦ ᾿Ατλαντικοῦ μέχρι τοῦ Εἰρηνικοῦ.

Θά ἀνακαλύψετε πολλά ἄλλα πλεονεκτήματα κάμνοντες τὸ ταξίδι σας μὲ τὰ 300-μιλίων-τὴν ὅραν ἀεροπλάνα τῆς TWA. Ἐξοδεύετε ὀλιγώ-τερον καιρὸν ταξιδεύοντες, καὶ περισσότερον μεταξὺ τῶν συγγενῶν καὶ φίλων σας. Καὶ κατὰ τὸ ταξίδι ἀπολαμβάνετε εὐγενῆ ὑπηρεσίαν, νοστιμώτατα φαγητά δωρεάν... όλα τὰ εὐχάριστα «ἔκτακτα» που κάμνουν τὸ ταξίδι μὲ τὴν TWA πραγματικήν ἀπόλαυσιν είς ὅλον τὸν

Τὸ καλλίτερον ἀπ' ὅλα, ἀπὸ τώρα μέχρι τῆς 31ης Μαρτίου, μπορείτε νὰ έξοικονομήσετε ἕως 26% ἀπὸ τὸ ὑπερωκεάνειον μέρος τοῦ ταξιδίου σας μετ' ἐπιστροφῆς, μὲ τὴν ἔκτακτον χάριν τῆς 'Εποχης ἔκπτωσιν ναύλων της TWA. Διὰ πλήρεις πληροφορίας καὶ περιγραφικόν φυλλάδιον άποταθήτε είς τὸν πράκτορά σας ή γράψατε: Trans World Airlines, Dept. O, 60 E. 42 St., New York 17, N.Y.

Διὰ μέσου τῆς 'Αμερικῆς καὶ ὑπὲρ τὰς θαλάσσας . . . δύνασθε νὰ βασίζεσθε εἰς τὴν







WOOWOOWOO WOOWOOWOO

# BIBAIA

'Αποστέλλονται πανταχοῦ ἄμα τἢ λήψει τοῦ ἀντιτίμου. Ζητήσατε εἰκονογραφημένον τιμοκατάλογον.

Τὸ μόνον πληρες καὶ τέλειον διδλίον Έλληνικής Μαγειρικής εἰς τὴν ᾿Αγγλικὴν.

# Greek Cookery

In English

By NICHOLAS

# **TSELEMENTES**

G ood

R ich

E conomical

Eating for every

K itchen

C oming

Out

Of the

K nowledge of an

Expert and

R elayed to

You

3 0 0 Recipes 240 pages — \$3.00.

D. C. DIVRY, Inc., Publishers 293 Seventh Ave., New York

#### NEA BIBAIA

## ΜΥΘΟΙ ΤΟΥ ΑΙΣΩΠΟΥ

# Νέον Παιδικὸν 'Αναγνωστικὸν ΕΛ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΠΟΥΛΟΥ

Γραμμένον διὰ τὴν Β ἢ Γ τάξιν τῶν Σχολείων τῆς 'Αμερικῆς, τερπνότατον δὲ καὶ διδακτικώτατον ἀνάγνωσμα δι' ὅλα τὰ Ἑλληνόπαιδα πανταχοῦ τοῦ κόσμου.



Τὸ νέον τοῦτο ἀναγνωσματάριον εἶναι γραμμένον ἀπὸ τὴν γνωστὴν γλαφυρὰν συγγραφέα παιδικῶν βιβλίων Ἑλένην Κωνσταντοπούλου (Ρώμπαπα) καὶ εἰκονογραφημένον ἀπὸ τὴν διακεκριμένην καλλιτέχνιδα Εἰρήνην Τζούγγρου. Τὸ ὕφος του εἶναι ἀπλοῦν, διηγηματικὸν καὶ εὐχάριστον. Ἡ γλῶσσα του ἐκλεκτὴ δημοτική. Διαλαμβάνει τοὺς πλέον διδακτικοὺς μύθους τοῦ Αἰσώπου μὲ τρόπον ποὺ εὔκολα νὰ ἐντυπώνωνται καὶ νὰ μένουν ἀνεξάλειπτοι στὸν νοῦν τῶν παιδιῶν. Ἐπίσης τὰ λίαν ἐπιτυχῆ ἔμμετρα διδάγματα ποὺ εἶναι στὸ τέλος τῶν μύθων εὐκόλως καὶ ἐπωφελῶς δύνανται νὰ ἀποστηθίζωνται ἀπὸ τοὺς μικροὺς μαθητάς.

Τὸ βιβλίον ἔχει 128 σελίδας, 35 μεγάλας πρωτοτύπους εἰκόνας, Λεξιλόγια, Ποιήματα, κλπ. Τιμάται κομψῶς καὶ στερεῶς πανόδετον, μόνον \$1.00.

Ζητήσατε τὰς ἐκδόσεις DIVRY εἰς τὰ βιβλιοπωλεῖα ἡ γράψατε εἰς τὰ Ἐκδοτικὰ Καταστήματα

CARDOLARO CARDOL

D. C. DIVRY, Inc.



293 SEVENTH AVENUE NEW YORK 1, N. Y.